




Editora Metrics
Santo Ângelo – Brasil

2024

Adair Adams
Fábio Cesar Junges

Maria Elisabete Fernandes

SOBRE
 A EDUCAÇÃO 

ESCOLAR



Esta obra está licenciada com uma Licença Creative Commons 
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0

Revisão: Os autores
Capa: Freepik

CATALOGAÇÃO NA FONTE

Responsável pela catalogação: Fernanda Ribeiro Paz - CRB 10/ 1720

Rua Antunes Ribas, 2045, Centro, Santo Ângelo, CEP 98801-630

E-mail: editora.metrics@gmail.com

https://editorametrics.com.br

A211s    Adams, Adair
Sobre a educação escolar / Adair Adams, Fábio César 

Junges, Maria Elisabete Fernandes. - Santo Ângelo : 
Metrics, 2024.

135 p.

ISBN 978-65-5397-258-2
DOI 10.46550/978-65-5397-258-2
 
1. Educação. I. Junges, Fábio César II. Fernandes,  

Maria Elisabete III. Título

	  			   CDU: 37



Conselho Editorial

Dr. Charley Teixeira Chaves PUC Minas, Belo Horizonte, MG, Brasil
Dra. Cleusa Inês Ziesmann UFFS, Cerro Largo, RS, Brasil

Dr. Douglas Verbicaro Soares UFRR, Boa Vista, RR, Brasil
Dr. Eder John Scheid UZH, Zurique, Suíça

Dr. Fernando de Oliveira Leão IFBA, Santo Antônio de Jesus, BA, Brasil
Dr. Glaucio Bezerra Brandão UFRN, Natal, RN, Brasil

Dr. Gonzalo Salerno UNCA, Catamarca, Argentina
Dra. Helena Maria Ferreira UFLA, Lavras, MG, Brasil

Dr. Henrique A. Rodrigues de Paula Lana UNA, Belo Horizonte, MG, Brasil
Dr. Jenerton Arlan Schütz UNIJUÍ, Ijuí, RS, Brasil

Dr. Jorge Luis Ordelin Font CIESS, Cidade do México, México
Dr. Luiz Augusto Passos UFMT, Cuiabá, MT, Brasil

Dr. Manuel Becerra Ramirez UNAM, Cidade do México, México
Dr. Marcio Doro USJT, São Paulo, SP, Brasil

Dr. Marcio Flávio Ruaro IFPR, Palmas, PR, Brasil
Dr. Marco Antônio Franco do Amaral IFTM, Ituiutaba, MG, Brasil
Dra. Marta Carolina Gimenez Pereira UFBA, Salvador, BA, Brasil

Dra. Mércia Cardoso de Souza ESMEC, Fortaleza, CE, Brasil
Dr. Milton César Gerhardt URI, Santo Ângelo, RS, Brasil

Dr. Muriel Figueredo Franco UZH, Zurique, Suíça
Dr. Ramon de Freitas Santos IFTO, Araguaína, TO, Brasil
Dr. Rafael J. Pérez Miranda UAM, Cidade do México, México
Dr. Regilson Maciel Borges UFLA, Lavras, MG, Brasil
Dr. Ricardo Luis dos Santos IFRS, Vacaria, RS, Brasil

Dr. Rivetla Edipo Araujo Cruz UFPA, Belém, PA, Brasil
Dra. Rosângela Angelin URI, Santo Ângelo, RS, Brasil

Dra. Salete Oro Boff IMED, Passo Fundo, RS, Brasil
Dra. Vanessa Rocha Ferreira CESUPA, Belém, PA, Brasil

Dr. Vantoir Roberto Brancher IFFAR, Santa Maria, RS, Brasil
Dra. Waldimeiry Corrêa da Silva ULOYOLA, Sevilha, Espanha

Este livro foi avaliado e aprovado por pareceristas ad hoc.





SUMÁRIO

INTRODUÇÃO��������������������������������������������������������������������������������11

1 EDUCAÇÃO E TECNOLOGIAS: VELHAS QUESTÕES EM 
NOVOS CONTORNOS?������������������������������������������������������������������17
1 Introdução������������������������������������������������������������������������������17
2 Argumentação�������������������������������������������������������������������������18
3 Considerações finais����������������������������������������������������������������29

2 O PAPEL DA EDUCAÇÃO ESCOLAR�����������������������������������������31
1 Introdução������������������������������������������������������������������������������31
2 Argumentação�������������������������������������������������������������������������33
3 Considerações finais����������������������������������������������������������������41

3 SOBRE A FORMAÇÃO DA CONSCIÊNCIA SOCIAL: 
APONTAMENTOS SOBRE AS FAKE NEWS����������������������������������43
1 Introdução������������������������������������������������������������������������������43
2 Argumentação�������������������������������������������������������������������������45
3 Considerações finais����������������������������������������������������������������52

4 LINGUAGEM E MUNDO DA VIDA:  ESCOLA COMO UM 
ESPAÇO DE CONSTRUÇÃO DO SENTIDO��������������������������������55
1 Introdução������������������������������������������������������������������������������55
2 Argumentação�������������������������������������������������������������������������56
3 Considerações finais ���������������������������������������������������������������70



Sobre a Educação Escolar

5 SOBRE O HUMANO E SUAS TECNOLOGIAS�������������������������73
1 Introdução������������������������������������������������������������������������������73
2 Argumentação�������������������������������������������������������������������������74
3 Considerações finais����������������������������������������������������������������89

6 SOBRE A TÉCNICA E EXISTÊNCIA�������������������������������������������91
1 Introdução������������������������������������������������������������������������������91
2 Paradoxo da ação humana�������������������������������������������������������92
3 Considerações finais��������������������������������������������������������������103

7 INTERPRETAÇÕES DA EDUCAÇÃO: APONTAMENTOS 
DE MARIO OSORIO MARQUES SOBRE AS TEORIAS DA 
COMPLEXIDADE E DA HERMENÊUTICA�������������������������������107
1 Introdução����������������������������������������������������������������������������107
2 Argumentação�����������������������������������������������������������������������108
3 Considerações finais��������������������������������������������������������������117

CONCLUSÃO���������������������������������������������������������������������������������121

REFERÊNCIAS�������������������������������������������������������������������������������127



INTRODUÇÃO
 

A escola, no conjunto de suas ações, possui a singular 
situação desconfortável de atender questões que não 

pode evitar, pois são de natureza externa à sua estrutura, mas às quais 
não pode resolver, por ultrapassar completamente a sua finalidade e 
possibilidades. Para cumprir efetivamente com sua responsabilidade 
social, o ensino, e ser apreendido pelas novas gerações com vistas ao 
ingresso qualificado no mundo adulto, ela requer condições básicas 
prévias, circunscritas no conceito  de dignidade tal como retratada 
na Carta dos Direitos Humanos. Percebe-se que suas tarefas, 
entretanto, permanecem sempre inacabadas por ter que concentrar 
cada vez mais esforços nas condições prévias à aprendizagem, 
como saúde, alimentação, moradia, ambiente familiar saudável, do 
que propriamente na ação de ensinar. Assim, não por vontade ou 
escolha sua, precisa ser um espaço que dê conta da dignidade de 
questões de sobrevivência antes mesmo de ser um espaço-tempo 
do aprender.

A educação é um projeto comum de sociedade com todas 
as diversidades possíveis, por meio do conhecimento. Ela não 
acontece apenas na relação entre educadores e educandos, mas 
também entre educadores, uma vez que o(a) docente não é um 
fragmento pedagógico, e a escola não é um mosaico. Nesse sentido, 
compartilhar saberes e experiências docentes é colocar-se no 
processo constante de reflexão, como um “proceder interpretando 
cada vez mais com a pretensão da verdade, sem possuir nunca uma 
chave segura de interpretação” (Adorno). A escola constitui-se no 
encontro entre seu ideário político, de uma educação de qualidade 
para todos, e a realidade que lhe dá corpo, uma vida desigual entre 
muitos.

Os textos que seguem têm como lugar reflexivo a filosofia 
da educação. A proposta não é apresentar os temas centrais dessa  



12  Sobre a Educação Escolar

àrea, mas debater algumas questões que perpassam a educação nas 
primeiras décadas do século XXI, com a tranquilidade de dizer que 
não são as mais importantes, e sim algumas que estão implicadas, 
direta ou indiretamente, no cotidiano escolar. As interpretações 
que compartilhamos nascem da docência, seja na educação básica, 
seja no ensino superior, lugares de atuação dos autores. Por isso, 
cada capítulo pode ser lido de forma independente e, caso o leitor 
desejar acessar mais do que um, sem necessidade de seguir a ordem 
da disposição ao longo do livro.

Alguns pressupostos são comuns a todos os textos. O 
primeiro, de que a historicidade é condição para qualquer pensar 
e agir por meio de um diálogo que empreendemos com aqueles 
que nos precederam mundana e linguisticamente. Segundo Paul 
Ricoeur, toda interpretação se dá na e pela tradição e a tradição 
existe na e pela interpretação. Argumentamos, nesta perspectiva, 
que o papel central da educação é lidar com o conhecimento 
que foi construído ao longo da tradição, por interlocuções entre 
educadores e educandos, reinterpretando-o na perspectiva de uma 
reconstrução que cada um tem que fazer ao fazer parte da escola.

O segundo, de que a educação tem em seu centro e em seu 
horizonte a questão da política na perspectiva do mundo comum. 
A partir de Hannah Arendt, argumentamos que as novas gerações 
entram no espaço público por meio da escola para conquistar 
condições de serem responsáveis por recriar o mundo ao seu modo. 
Este recriar requer um saber da tradição, de como o mundo das 
gerações anteriores e da atual foi constituído para então poder 
constituir ao seu modo, deliberando no imbróglio do cotidiano do 
mundo entre todos e sobre o todo da sociedade, como o mundo pode 
ser vivido como mundo humano comum. A tarefa que se atribui 
à escola, de cumprir com uma função democratizante em vista 
da constituição de um mundo comum, deriva da normatividade 
política estabelecida legalmente pelos cidadãos responsáveis pela 
sociedade. A aposta central está na construção de capacidades de 
intervir nos espaços em que a vida é decidida.



Sobre a Educação Escolar 13  

A dimensão republicana, de que a educação escolar não tem 
como meta a realização dos desejos individuais nem a realização 
de demandas de um setor organizado da sociedade, mas instituir 
um mundo comum, é o terceiro pressuposto. O mundo comum 
como horizonte político da educação não pode ser entregue a uma 
forma de organização em dispositivos tecnológicos como forma de 
suprir falhas ou ausência de outros, como no exemplo citado, o 
da segurança. Para Arendt, não é de se estranhar que o próprio 
estado político e democrático faça uso da força em suas ações de 
organização política, uma vez que se entrega em boa medida às 
forças econômicas nos acordos e deliberações que dizem respeito à 
vida, ao que é público e à própria justiça. Esse tipo de ação coloca 
em risco as bases frágeis da política democrática republicana que 
ocorre sempre na experiência de liberdade dos seres humanos.

O quarto pressuposto é a reflexão sobre a organização de 
mundo que privilegia o controle tecnológico, subjugando e, em boa 
medida, sucumbindo à prevalência política da palavra humana que 
é um processo histórico de substituição da capacidade de trabalho 
dos seres humanos pela máquina. E, posteriormente, diversas formas 
de ação e de conhecimento tornaram-se propriedade de processos 
maquinísticos, antes ocupados pelos seres humanos. Essa forma de 
responsabilidade pelo mundo manifesta uma fraqueza política da 
humanidade, correndo o risco de a cada vez que as tecnologias não 
conseguissem cumprir com um princípio de convivialidade estaria 
aberta a possibilidade de soluções totalitárias.

O questionamento sobre o lugar e a tarefa da escola no todo 
da sociedade não está sobre o modo como as novas gerações pensam 
e se comportam. Três questões estão implicadas nessa perspectiva. 
Primeira, a tendência de naturalizar a técnica como se ela tivesse 
vontade própria e que as novas gerações se movem nessa vontade 
é um engodo e até mesmo uma ilusão. Pois a técnica é um modo 
como o ser humano organiza seu mundo que vai estar ligada a uma 
condição humana de deliberação e não o contrário. E o conhecimento 
não está limitado à produção de técnicas, mas da produção da vida 
que tem nas tecnologias uma forma dessa produção. A segunda, 



14  Sobre a Educação Escolar

é que vivemos uma cultura em que as novas gerações têm mais 
desejo pelas tecnologias do que pelo conhecimento proposto na 
educação escolar. Segundo Arendt, é responsabilidade dos adultos 
a forma como as novas gerações têm acesso ao mundo e como o 
mundo passa a encontrar-se com as novas gerações. Afirmar que 
elas têm desejos e vontades próprias que devem ser respeitadas e 
até mesmo manter obediência a elas por parte dos adultos é uma 
forma de irresponsabilidade dos últimos pelo mundo. Isso conduz 
à terceira questão, a da responsabilidade política de pensar uma 
educação em que as novas gerações não precisam nem possam 
decidir sobre o mundo, sendo obrigadas a cumprir com a educação 
escolar, nem que o mundo tenha que decidir somente em função 
das novas gerações. E, assim, não adaptar o mundo às perspectivas 
de vontade e desejo dos educandos, nem adaptar simplesmente as 
novas gerações às perspectivas de vontade e desejo do mundo.

O quinto pressuposto é o diálogo como base da instituição 
da sociedade. Por meio dele podemos repensar a condição a que 
a linguagem foi conduzida na contemporaneidade, de ser um 
veículo de mensagens pré-estabelecidas pelo nivelamento, tanto 
das mídias em geral quanto da sua informatização. Dialogicamente 
podemos deliberar intersubjetivamente sobre nossa condição de 
mundo humano, em nossas formas de pensar, sentir e dizer para 
além de um cientificismo reducionista, da legislação mercadológica 
e da planificação tecnológica. As relações com outros povos, outras 
culturas e diferentes modos de pensar e agir são fundamentais para 
uma compreensão aprofundada de quem é o ser humano e como 
ele vive. Colocar em questão o seu ser e o seu agir é uma das tarefas 
centrais da educação escolar, como forma de evitar certas obviedades 
e naturalismos que desumanizam grupos, etnias, crenças, ....

Por fim, o gesto reflexivo de provocar um questionamento 
constante sobre o papel e o sentido da educação escolar na 
organização, estruturação e legitimação das formas de sociedade 
manifesta a íntima relação de ser entre o humano e a educação, 
pois ambos constituem-se juntos em todos os sentidos. A educação 
escolar, por sua vez, além desse desenvolvimento humano que lhe é 



Sobre a Educação Escolar 15  

inerente, tem por tarefa a constituição de condições de um mundo 
em que todos possam se sentir em casa, habitá-lo com uma vida 
boa.





Capítulo 1

EDUCAÇÃO E TECNOLOGIAS: VELHAS 
QUESTÕES EM NOVOS CONTORNOS?

1 Introdução

Este capítulo objetiva compreender até que ponto duas 
afirmações sobre o tempo presente, das primeiras décadas 

do século XXI, com repercussões no campo da educação, podem 
ser levadas a termo sem um questionamento filosófico. A primeira, 
de que a revolução tecnológica operada por meio da internet e a 
compulsão de transformação de novos dispositivos de comunicação, 
em conjunto com as tecnologias biológicas, gerou uma nova 
configuração do ser humano. Essa situação tornou-se a base para 
narrativas pós-humanistas que, ao incorporarem a conceituação 
da cibernética, afirmam que o ser humano se transformou em 
um ciborg. A segunda, de que essa revolução tecnológica deve ser 
fundamento e horizonte da educação na atualidade, na condição 
de estar atualizada segundo a linguagem e a compreensão de 
mundo das novas gerações, que são, por excelência, tecnológicas. 
Concordamos com Rüdiger (2008) de que a “sociedade passa 
hoje por um processo de maquinação, a nossa era é cada vez mais 
tecnocientífica: isso ninguém negará” (Rüdiger, 2008, p. 13).

A argumentação sobre essas duas questões e suas possíveis 
narrativas impulsiona esta reflexão à condição de uma tarefa 
do pensamento. Estabelecemos a hermenêutica como matriz de 
reflexão para o presente ensaio, seguindo as contribuições de 
autores contemporâneos como Gadamer (2002), Heidegger 
(2008a) e Arendt (1997). Compreendemos que a linguagem 
é o lugar onde o ser humano e o mundo se manifestam, são 
interpretados, compreendidos e re-significados historicamente. A 
linguagem é o “centro do ser humano” no sentido de que nela se dá 



18  Sobre a Educação Escolar

o “âmbito da convivência humana, o âmbito do entendimento, do 
consenso crescente tão indispensável à vida humana como o ar que 
respiramos” (Gadamer, 2002, p. 182).

Na educação, compreendida contemporaneamente, o 
diálogo é o pressuposto mais geral, e a política, enquanto modo 
de viver com os outros em liberdade, é seu horizonte de sentido 
(Arendt, 1997). A política é, também, uma forma de diálogo 
democrático republicano que se torna possível numa sociedade 
constituída de sujeitos que conhecem o processo de sua formação, 
que é a tradição, na perspectiva de poder dizer sua palavra como 
garantia da pluralidade dos seres humanos. 

2 Argumentação

A escola é uma abertura, uma porta de entrada, a mais 
privilegiada, para se poder viver em sociedade como sujeito capaz 
de ser o que é na relação com as diferenças ao habitar com outros no 
mundo. Assim, a política é um modo de “ser” em sociedade e uma 
garantia de um mundo comum humano vivido intersubjetivamente. 
O diálogo não esgota o mundo comum e nem é a sua totalidade, 
mas é a expressão mais profunda, especialmente no contexto da 
mediação pedagógica. Mediação essa que é hermenêutica enquanto 
intersubjetiva e dialógica. Nesse sentido, a razão educativa nos 
fornece elementos fundamentais para desencadear e para alicerçar 
esta reflexão.

A hermenêutica no século XX tornou-se um modo 
privilegiado de pensar das ciências humanas, ultrapassando os 
limites de sua origem, na Teologia e na Filosofia, para adentrar o 
âmbito das ciências da Linguagem, da Psicanálise, da História e do 
Direito, dentre outras, e se apresenta como uma alternativa possível 
para o fazer educacional. Considerando a reviravolta provocada 
pelas teorias da linguagem, apontamos algumas possibilidades para 
a educação, compreendendo o presente como a época da razão 
educacional hermenêutica. Nesse contexto, ao mesmo tempo rico 



Sobre a Educação Escolar 19  

e desafiador em termos de problematização, a reflexão justifica-se 
pela caracterização e situação da educação no momento presente.

A relevância da indagação pelo lugar e pela função da 
linguagem no âmbito educacional e, por isso, também, a justificativa 
desta discussão, tem origem na crise de um tipo de pensamento e de 
alguns conceitos historicamente fundamentais para a constituição 
e organização da educação. Entre esses, estão os conceitos 
de conhecimento, de verdade e de sujeito, com seus diversos 
desdobramentos. Repensá-los torna-se problemático não apenas 
em um estilo de fazer educação, que se pode escolher ou refutar, 
mas a atividade educacional enquanto tal passa a ser estudada e 
avaliada em seus limites e em sua produtividade. Exige-se, por isso, 
a revisão dos elementos organizadores tradicionais da educação; a 
introdução de novos temas na reflexão educacional; a adoção de 
perspectivas insuspeitadas de possibilidades interpretativas. Trata-
se da reivindicação de um elemento organizador que responda aos 
critérios de uma teoria hermenêutica educacional do sentido.

Em termos fundamentais, significa guardar distância 
em relação à compreensão objetivista do conhecimento e da 
verdade que se apresenta como exigência teórica e prática de um 
deslocamento da educação como saber em constituição na e pela 
linguagem. A hermenêutica na educação, portanto, expressa uma 
caracterização essencial de todo o fazer educacional, que é o diálogo 
entre os participantes na busca da construção de conhecimentos, 
que permite a criação de condições de cidadania política para as 
novas gerações, enquanto novos responsáveis pelo mundo.

Esse modo de pensar a educação possibilita tomar 
positivamente a descontinuidade, a diferença e a pluralidade tão 
fortemente presentes e disseminadas em todas as áreas do saber 
contemporâneo. Faz-se necessário estabelecer entre a história, a 
tradição e a contemporaneidade um estatuto teórico que aceite a 
descontinuidade, a alteridade e a diferença, que podem ser pensadas 
a partir do conceito de intersubjetividade, própria da dimensão 
hermenêutica dialógica.



20  Sobre a Educação Escolar

Na compreensão de mundo do presente, não é mais possível 
ignorar o que Heidegger (2008a), Gadamer (1997) e Arendt (1997) 
apontam como “giro linguístico”, “círculo hermenêutico”, “jogos 
de linguagem”, “mundo comum” e dialogicidade, respectivamente, 
como determinantes, matrizes disciplinares do pensar e ser da 
educação. Desde as primeiras e mais simples regras hermenêuticas, 
não se pode ignorar a historicidade e o “lugar” ou “contexto” tanto 
do texto quanto do intérprete e em estreita conexão à “aproximação 
de horizontes”.

Argumentamos que o elemento central da educação é a 
humanização na perspectiva de um mundo comum, tendo como 
pressuposto a linguagem enquanto diálogo com a tradição em 
que está em questão a nossa existência e seu sentido de ser uns 
com os outros em sociedade, organizada politicamente. Dessa 
compreensão, emerge a perspectiva da Antropologia como reflexão 
originária para pensar os desafios da educação, na confluência de 
uma humanidade condicionada pelas tecnologias.

Não há uma natureza tecnológica humana na qual a 
educação, em seu sentido e em sua estrutura, deveria estar colada, 
mas formas de organizar o mundo comum pelas novas tecnologias 
sem uma regra rígida e sem uma posição fixada previamente. A 
partir dessa pressuposição, torna-se possível pensar a educação 
contemporânea: como processo aberto de humanização por meio da 
linguagem, assumida aqui como pressuposto paradigmático; como 
interpretação da tradição enquanto historicidade da experiência, da 
interpretação, da compreensão e da construção de conhecimentos; 
enquanto uma reflexão que toma o mundo comum como horizonte 
político da educação para além do projeto tecnológico e científico 
da atualidade como únicos propulsores da organização do mundo 
comum humano.

Não há informações de que, em outros tempos, tantos 
estudantes frequentavam cursos de doutorado, quantos atualmente. 
No entanto, também não há informações de que houvesse tantos 
desafios e crise tão profunda na área da educação brasileira. Não 
é por falta de qualidade nessa quantidade de pesquisas, nem por 



Sobre a Educação Escolar 21  

falta de foco nos desafios que permitem entrever um paradoxo: 
aparentemente não há sinal de resolução possível e plausível. As 
possibilidades de saída da crise e de enfrentamento dos desafios 
educacionais do presente não dependem apenas de teses que, 
mesmo tomadas como manuais de orientação a serem seguidos, 
conduziriam a outra situação desafiadora e/ou de crise. Por isso, 
é preciso (re)colocar constantemente a questão do sentido da 
educação e da política pelo fato de serem as condições fundamentais 
do desenvolvimento social e cultural da sociedade.

Vários caminhos podem conduzir a uma reflexão sobre a 
situação de crise da educação, seja de análise das questões econômicas, 
políticas, culturais, seja da formação de professores, entre outras. 
Desses desafios, sobretudo os colocados pelas inovações espaço-
temporais das novas tecnologias da comunicação, queremos refletir 
apenas sobre um caminho para a questão que compreendemos 
estar na ordem do dia: o sentido de ser da educação na época das 
tecnologias da informação e comunicação. Aqui, a compreensão da 
educação é formulada pelo viés da questão do sentido e, do começo 
ao fim, tem-se o paradigma da linguagem como pressuposto. Stein 
afirma que “tanto na palavra sentido como na palavra significado, está 
implícita a ideia de linguagem como um todo” (Stein, 1996, p. 22). 
Assim, compreendemos que, pela questão do sentido, a educação 
como um todo pode ser pensada tanto em suas pressuposições, 
quanto em suas estruturas de acontecência e de organização.

A questão do sentido remete ao núcleo da educação e à 
situação do presente dentro da plasticidade de ser da própria educação 
em sua dimensão linguística e histórica. Machado de Assis, na obra 
Dom Casmurro, afirma que, mesmo de forma dolorida, suportamos 
a morte ou a falta dos outros em nossa vida, mas a falta de sentido 
de si mesmo na sua história é uma lacuna fundamental, pois esta 
“lacuna é tudo” (Assis, 1982, p. 7). Na história da educação, várias 
metodologias e estruturas de pensamento foram sendo perdidas e, 
com grandes resistências, essas perdas foram sendo suportadas por 
meio da abertura de novos caminhos de organizar e de (re)pensar 
a educação. 



22  Sobre a Educação Escolar

No contexto do século XXI, o que está em questão não 
são perdas e novidades incorporadas no modo de acontecimento 
da mediação pedagógica da educação, mas a crise de sentido de 
ser da educação no todo da sociedade. Nossa situação atual é de 
um mundo, de uma educação, cada vez com mais informações 
e, ao mesmo tempo, cada vez com menos sentido. Gastamos cada 
vez mais tempo com informações para e sobre a educação sem, no 
entanto, assumir uma postura dialógica, capaz de buscar interpretar 
de forma comum a questão do sentido da educação. 

Interpretamos esse movimento de multiplicar 
incomensuravelmente as informações como uma forma de fuga ou 
até mesmo de esquecimento da questão do sentido da educação, 
sendo esse o principal vetor de sua crise de sentido. Isso “é uma 
dor sem igual, uma sensação contínua de aniquilamento, quando 
a existência perde assim inteiramente o seu sentido” (Hölderlin, 
2012, p. 3). Essa lacuna é tudo, afirma Machado de Assis. Em 
grande parte essa lacuna está na centralidade de algo que nasce no 
bojo da própria educação: são as tecnologias enquanto resultados 
de pesquisas e estudos científicos e que passam a constituir formas 
de organização da sociedade, esquecendo sua própria origem de 
acontecimento dialógico entre seres humanos e, segundo Heidegger 
(2008a), de desocultamento do ente em seu ser.

As novas tecnologias consolidam-se como experiência de 
velocidade espaço-temporal em que não se permite pensar o sentido 
do ser dos entes. A cultura que vai se constituindo produz a sensação 
de que, primeiro, não conseguimos viver toda essa transformação e, 
segundo, de que, de forma alguma, podemos parar para pensar essa 
transformação porque ela acontece de modo rápido e ao mesmo 
tempo envolvente.

No gesto desse esquecimento da questão originária do modo 
de constituição e organização da sociedade, está a institucionalização 
do esquecimento do próprio sentido da educação, instaurado por 
significados desde fora desta. Segundo Marques, a “produção 
científica e a produção da sociedade industrial interpenetram-se 
numa reciprocidade de mediações” que conduzem a uma inversão 



Sobre a Educação Escolar 23  

dos fins e dos meios em que as “máquinas concebidas para servirem 
ao homem terminam por colocar o homem a serviço delas” 
(Marques, 2006, p. 28). 

A circularidade entre a ciência, que tem por base a educação, 
e a tecnologia é quebrada quando a primeira passa a ter por base 
a segunda. “Estabelece- se um circuito no qual a ciência produz a 
técnica que produz a indústria e, em retorno, a indústria retroatua 
sobre a técnica e a orienta, a técnica reage sobre a ciência e lhe indica 
os rumos” (Marques, 2006, p. 28). É esse retorno que conduz a um 
esquecimento do sentido da educação pelo fato de estar movido 
somente pelo sentido da produção na perspectiva do capitalismo.

Compreendemos que esse esquecimento pode ser pensado 
no âmbito de uma reflexão que tem como medium o paradigma 
da linguagem. Compreendemos que a educação acontece numa 
linguagem que se fixa em estruturas de organização e que não 
há como ficar constantemente alterando essa fixação. Os seres 
humanos se constituem histórica e linguisticamente.

[...] o homem é o único ser que possui o logos. [...] O homem 
pode comunicar tudo que pensa. E mais: É somente pela 
capacidade de se comunicar, que unicamente os homens 
podem pensar o comum, isto é, conceitos comuns e sobretudo 
aqueles conceitos comuns, pelos quais se torna possível a 
convivência humana sem assassinatos e homicídios, na forma 
de uma vida social, de uma constituição política, de uma 
convivência social articulada na divisão do trabalho. Isso tudo 
está contido no simples enunciado: o homem é um ser vivo 
dotado de linguagem (Gadamer, 2002, p. 173-174).

No entanto, não há como não refletir sobre essa estrutura 
educacional e nem abandonar a questão do sentido da própria 
educação na historicidade da linguagem, que se fixa em acordos 
de interpretação e compreensão, que se instrumentaliza, que se 
tecnifica e se sistematiza. O horizonte de interpretação é pensar 
possibilidades de não tecnificação da linguagem no âmbito 
educacional,em particular, e societal, em geral.

O diálogo é a possibilidade primeira da constituição e da 
permanente reconstituição do ser humano, pois é das relações 



24  Sobre a Educação Escolar

estabelecidas com os objetos e as ações desde o nascimento que 
depende o arranjo que confluirá na singularidade de cada pessoa. 
Na educação escolar, essa dimensão adquire papel central sob os 
termos de uma proposição intersubjetiva enquanto interpretação 
da tradição em acordos provisórios e enquanto uma convivialidade 
comum entre sujeitos capazes de aprendizagens.

Os acordos de convivência são construções no e pelo diálogo. 
Ele é necessário para a aprendizagem coletiva e para o convívio 
em grupos, pois, se “os argumentos são conclusivos em termos 
de ilação lógica, não produzem nada de substancialmente novo” 
(Marques, 1993, p. 100). Sendo a escola a instituição criada com a 
pretensão de reconstruir a tradição e superar os caminhos andados 
sem ignorar o passado (Marques, 1993, p. 104), é fundamental

[...] perceber como se relacionam educação e conhecimento 
nessa ótica da aprendizagem que constitui a humanidade e 
em que se constituem os homens pela ação comunicativa e na 
hermenêutica das tradições face aos desafios dos novos tempos 
[...]. (Marques, 1993, p. 112).

Para essas aprendizagens “sempre retomadas por sujeitos em 
interação e movidas por interesses práticos no mundo em que vivem” 
(Marques, 1993, p. 110), o diálogo como entendimento por meio 
da linguagem é a condição primeira. Especialmente pela palavra, 
a manifestação, que pode ser oral, gráfica, gestual ou imagética 
entre pessoas, exige pelo menos dois interlocutores. O outro está 
presente no ato dialógico, sendo referencial da provisoriedade da 
manifestação da comunicação, até mesmo na latente possibilidade 
de contraposição.

Diversas expressões como o entendimento, a troca de 
ideias, a conversação, o colóquio, a discussão e o debate, entre 
outras, constituem formas de pensar e de conceituar o diálogo. 
Uma orquestração com toda a complexidade de instrumentos 
e composições na qual os sujeitos têm papel central para que o 
acordo que resulta nas relações de convivência se configure em 
uma linguagem compreensível tanto aos envolvidos diretamente, 
quanto àqueles que fazem parte do mundo comum que, por 



Sobre a Educação Escolar 25  

sua vez, também têm direito de manifestar seus sentimentos e 
seus pensamentos em relação ao contexto vivenciado. Todos os 
envolvidos têm direito à argumentação para, a qualquer momento, 
modificar ou substituir o arranjo comunicativo válido até então.

Os dialogantes, ao estarem dispostos e expostos ao 
encontro/desencontro, adquirem o que Bakhtin (2004, p. 271-
272) denomina “atitude ativa responsiva”. Quer dizer que sempre 
há um movimento provocativo entre ambos, com manifestação 
e reação. Mesmo que apenas um dos interlocutores se manifeste 
visivelmente, este “monólogo” também contém sempre presente 
o arranjo das múltiplas vozes que constroem os sujeitos que 
estão se interinfluenciando. Para Bakhtin (2010, p. 271), uma 
“compreensão passiva do significado do discurso ouvido é apenas 
um momento abstrato da compreensão ativamente responsiva real e 
plena, que se atualiza na subsequente resposta [...]”. Essa dimensão 
ocorre também como uma manifestação dada como se fosse uma 
escrita finalizada que, embora momentaneamente se centre em um 
dos interlocutores, tanto sua elaboração quanto a sua reação estão 
prenhes de resposta (Bakhtin, 2010). Essa manifestação que resulta 
numa confluência expressiva momentaneamente monológica é 
importante para seu autor em suas próprias reflexões, reelaborações 
e certificações.

É na e pela linguagem que podemos nos compreender nessa 
situação societal e, dialogicamente, pensar a educação em seus 
desafios atuais. Mas, pensá-los na questão do seu papel e sentido de 
ser que é a política. Nessa perspectiva, o mundo comum configura-
se como horizonte político da educação. Sob a pressuposição da 
linguagem, da condição humana e da historicidade, a educação tem 
como horizonte o objetivo de que os educandos se tornem cidadãos 
capazes de formar um mundo comum organizado politicamente. 

Se as novas tecnologias recriam novos sentidos no âmbito da 
linguagem, incorporam elementos da condição humana e marcam 
época historicamente na vivência humana, elas não são nem o 
fundamento nem a estrutura dessa acontecência pedagógica. Não 
são fundamento porque não se constituem em uma linguagem, 



26  Sobre a Educação Escolar

apesar de construírem conceitos novos e interpretações novas. 
Não são fundamento porque não constituem uma nova natureza 
humana, apesar de criarem modos novos e distintos de ser. Não 
são fundamento por se constituírem numa historicidade única, 
apesar de, no presente, serem um dos elementos centrais da vida 
humana. Não são a estrutura porque não se constituem por si sós 
em um mundo humano, apesar de estarem presentes em quase 
todas as relações que se estabelecem. O horizonte da constituição 
humana que se dá pedagogicamente é o mundo comum em suas 
possibilidades e necessidades.

A organização de um mundo comum é de responsabilidade 
de cidadãos adultos, conforme Arendt (1997), no âmbito da 
política. A educação é um dos lugares privilegiados da constituição 
da cidadania política das novas gerações. Assim, o horizonte de 
constituição da educação é a política como modo de organização 
do nosso mundo comum. Mundo este que é uma responsabilidade 
propriamente humana, sem que para isso haja um fundamento 
teológico ou naturalista, mas o pressuposto ontológico de ser em 
um mundo com os outros mediados pela linguagem. Por isso, no 
âmbito da educação, a compreensão do mundo, numa perspectiva 
comum, não está ligada à operacionalização da sua organização, 
mas em pensar o sentido de viver em comum e da condição humana 
em um mundo.

Um dos papéis político-sociais da educação é pensar e 
interpretar o mundo como sentido da vida humana organizada 
coletivamente sem a preocupação com possíveis ações práticas 
de ordem política. Contrariamos as perspectivas de autores que 
defendem soluções amplas e gerais para a sociedade e para a 
educação como Pierre Lévy (1990), em seu sentido e em sua 
organização, segundo uma ordem estruturada tecnologicamente e 
em suas finalidades, na perspectiva de somente estar preparado para 
esse mundo tecnológico, focados nas competências de conseguir 
acompanhá-lo em termos de mercado e trabalho.

O locus central da escola está em proporcionar condições 
para que os alunos possam dizer sua palavra pela compreensão desta, 



Sobre a Educação Escolar 27  

da tradição e da constituição do mundo no presente do qual fazem 
parte, sem que os outros digam “a” palavra que decida sobre sua 
vida. A construção do mundo comum em que há pertencimento 
de cada um como ser político está em poder dizer sua palavra como 
forma de organizar e decidir por sua vida. Não ter muito claro o 
dar-se da convivência em termos de linguagem – uma vez que é 
uma tarefa em que a base de justificação e efetivação é o próprio ser 
humano –, não é desculpa política ou social para a não concretização 
de um mundo comum em que a organização democrática política 
se dê pelo dizer a palavra por todos. A condição de cada um ser na 
sociedade enquanto humano é poder ser no e pelo diálogo. Nesse 
sentido, compreendemos que a educação é um dos vetores centrais 
do desenvolvimento social da sociedade, que se renova com as 
novas gerações.

A escola é um lugar privilegiado em que se aprende a 
dizer a palavra, que se torna o elemento central da constituição 
de um mundo comum na forma de sociedade. Mas, para isso, ela 
já não pode ser confundida como uma dimensão de ação direta 
na sociedade, como formadora de mão de obra ou de capacitação 
para setores da economia ou de mercado. Nessa compreensão 
empresarial, o futuro como crédito confunde o papel da escola em 
realizar a abertura para a sociedade por meio da compreensão e 
interpretação da tradição como palavra que se constitui em presente.

A política é elemento central da organização do mundo em 
sociedade. O diálogo e a capacidade de poder dizer a sua palavra 
por parte de cada ser humano é que permite construirmos uma 
sociedade comum e justa. A justiça, em sentido etimológico grego, 
é a possibilidade de cada um poder dizer a sua palavra de decisão 
sobre a sua vida. É nesse ponto que a escola se manifesta como 
condição de construção de sociedade. No momento em que o ser 
humano está na sociedade, ele pode dizer sua palavra sobre sua vida 
quando ele tem essa capacidade política de interferir no acordo 
que estabelece para viver com os outros. O modo como cada um 
vai dizer a sua palavra enquanto exercício político tem, em boa 
medida, algo do que na escola aprendeu a compreender a partir da 



28  Sobre a Educação Escolar

palavra da tradição e da interpretação dessa tradição no momento 
presente.

A escola, enquanto mediadora desse processo de constituição 
da sociedade vivida politicamente em pluralidade e liberdade, 
tem no diálogo com a tradição os pressupostos de um processo 
de “dispor-se a estar disposto” (Heidegger, 2008b, p. 31) como 
autorreflexão e como abertura na sala de aula para a reflexão pelo 
outro, reconhecendo-o como outro-eu. Se viver é coisa perigosa, 
como afirma Guimarães Rosa (1994), mais perigoso é não poder 
viver. Isso é uma decisão do ser humano no todo das relações 
da sociedade. A escola não é a garantia da vida em sociedade, 
mas abertura para um diálogo de que ser em sociedade em sua 
espontaneidade e liberdade é uma construção humana. Construção 
esta que não apresenta soluções definitivas e acabadas para a questão 
do ser em sociedade, mas formas possíveis de viver no mundo que 
leva em conta a pluralidade dos homens.

A dialogicidade (Bakhtin, 2004) é imprescindível para 
o exercício político e abertura para a participação de todos em 
sua pluralidade de modos de ser. Esse pressuposto linguístico da 
política reconfigura a própria compreensão de política e sua relação 
com a educação. É a tradição que é o sentido de ser da linguagem, 
que se dá sempre pelo diálogo de uns com outros na construção 
de um mundo comum construído enquanto sociedade. Dessa 
forma, é apenas “compreendendo o que aconteceu e, sobretudo 
tentando entender como pôde acontecer, que será possível, talvez, 
reencontrar a própria liberdade. A arqueologia – não a futurologia 
– é a única via de acesso ao presente” (Agamben, 2024).

Ser em sociedade não é uma opção de humano ser, mas 
condição na qual todos já nascemos. Sociedade é o pro-nome do ser 
humano. Humanidade é um modo de ser de seres que decidiram 
(por contingência, necessidade, obrigatoriedade, interesse) num 
momento histórico viver uns com os outros na forma de comunidade. 
Sociedade é o pressuposto de compreensão e interpretação do que 
somos e como somos enquanto seres humanos. Mas essa condição 
não é nem de ordem natural nem divina. É uma decisão que implica 



Sobre a Educação Escolar 29  

pertencimento e responsabilidade exclusivamente do ser humano. 
Esse pertencimento, para uma humanidade que se compreende e 
vive pela condição de sociedade, tem na escola, enquanto locus de 
compreensão e interpretação da formação humana, sua condição 
indepassável. Falamos de uma escola não apenas com seu papel de 
formadora de competências para a sociedade, mas na perspectiva de 
concretizadora das condições de possibilidade de ser em sociedade.

3 Considerações finais

Pensar o mundo comum como horizonte político da escola 
não tem como base uma relação de causa e efeito entre escola e 
sociedade, pois ambas estão numa relação de compreensão de 
manifestação/ocultação em que uma não é mera reprodução da 
outra. Diante disso, argumentamos que a centralização da educação 
nas novas tecnologias da comunicação e informação não significa 
uma ligação direta entre a escola e a organização da sociedade. 
Assim, o argumento de que o mundo cotidiano das crianças é 
movido pelas tecnologias e que, consequentemente, o seu mundo 
político também estaria centrado nas tecnologias como justificação 
para um modelo de escola, é uma proposição suspeita. Pois na 
escola há sempre um espaço-tempo em aberto que não se esgota 
em analisar o cotidiano do mundo organizado politicamente. Há 
sempre um excesso de sentido ao interpretar o mundo cotidiano 
político.

Na sociedade politicamente organizada há sempre uma 
quebra da reflexão realizada na educação escolar. A reflexão, a 
interpretação dos conhecimentos, os argumentos e as proposições 
em suas expressões teóricas não se realizam na prática. Isso, segundo 
Gadamer (2002), é reduzir toda a dimensão de vivência do mundo, 
também da escola, na perspectiva do especialista, pois, por mais que 
o mundo esteja numa conexão comum via internet, não significa 
que esse comum seja da ordem da convivência social e política.

Compartilhamos da argumentação gadameriana acerca 
do papel da educação escolar em relação ao mundo comum, 



30  Sobre a Educação Escolar

que não pode reduzir-se à fragmentação das especialidades dos 
conhecimentos das ciências, nem ter como função exclusiva as 
especialidades de competências de trabalho. Nem de reduzir-se ao 
papel de competências para com as tecnologias da informação e 
comunicação, como apresenta Pozo: “Competências para a aquisição 
de informação; Competências para a interpretação da informação; 
Competências para a análise da informação; Competências para a 
compreensão da informação; Competências para a comunicação da 
informação” (Pozo, 2004, p. 36). Contra essa tendência pedagógica, 
compreendemos que o papel da educação escolar está ligado ao 
conviver, como modo de concretização de um mundo comum. 
Formar o comum politicamente nesse conviver é a tarefa central da 
nossa existência. “No mundo público, comum a todos, as pessoas 
são levadas em conta, e assim também o trabalho, isto é, o trabalho 
de nossas mãos com que cada pessoa contribui para com o mundo 
comum” (Arendt, 1997, p. 236).

A dimensão política manifesta toda a radicalidade da 
condição humana de ser e organizar-se em sociedade, pois não tem 
ninguém a recorrer a não ser a si mesmo. O pressuposto linguístico-
hermenêutico tem como standard de racionalidade a condição 
humana desvinculada da justificação naturalista e ontoteológica. 
O ser humano está entregue a si mesmo com os outros ao viver 
em sociedade. Mesmo que o ser humano sussurre ou implore por 
outras forças onipotentes, ninguém o socorrerá nessa tarefa, que 
é somente sua, de organizar a forma de viver dialogicamente em 
sociedade. Assim, a educação é o espaço

onde decidimos se amamos nossas crianças o bastante para 
não expulsá-las de nosso mundo e abandoná-las aos seus próprios 
recursos, e tampouco arrancar de suas mãos a oportunidade de 
empreender alguma coisa nova e imprevista para nós, preparando-
as em vez disso com antecedência para a tarefa de renovar um 
mundo comum (Arendt, 1997, p. 247).



Capítulo 2

O PAPEL DA EDUCAÇÃO ESCOLAR

1 Introdução

A situação da educação brasileira conduz a uma 
interpretação paradoxal e intrigante. Ao mesmo tempo 

que, praticamente, a totalidade das crianças em idade escolar se 
encontram na escola e, a maioria delas, com professores que possam 
ministrar aulas, não é razão suficiente para que aprendam aquilo 
que se espera (no sentido de cumprir com o papel para esse espaço/
tempo de aprendizagem), qual seja, a preparação para “entrar” num 
mundo comum público organizado econômica, social, política e 
culturalmente. Acompanha essa situação a extensão e a profundidade 
de pesquisas sobre a área que, em boa medida, buscam dar conta 
dos desafios da aprendizagem na atualidade. Nunca se produziu 
tanto conhecimento sobre a educação numa mesma época, e, ao 
mesmo tempo, enfrenta-se uma profunda crise de sentido do papel 
da escola e da educação escolar.  

Assim, não é a falta de políticas públicas, tampouco, a falta 
de pesquisas sobre o modo de organizar, estruturar e encaminhar 
a educação que a colocam numa condição de crise. Para Arendt 
(2013), um estado de crise é instaurado, quando o sentido de algo 
não é mais óbvio. Nessa conjuntura, suspeitamos que a crise de 
sentidos para o papel da escola e da educação desenvolvida em seu 
interior, na contemporaneidade, está fundamentada, justamente, 
devido à “dissolução” dos sentidos dessa instituição republicana nas 
últimas décadas. 

 A organização estrutural da educação, nos termos de colocar 
todos os alunos na escola, é algo que está sendo realizado com certa 
eficácia, pois tem uma dimensão mais simples de operacionalização. 
A principal implicância neste projeto de uma educação para todos 



32  Sobre a Educação Escolar

está num consenso de vontade política dos gestores. Sabe-se que 
não há um cenário ideal, pois a complexidade real da educação 
escolar está na efetivação de um sentido vital da aprendizagem para 
as crianças que passam grande parte dos primeiros anos de sua vida 
em uma sala de aula. Há um significado sociocultural das políticas 
públicas de educação, quando é levado em conta o enfrentamento 
do sentido pedagógico existencial de uma convivialidade comum. 
Nesse sentido, coloca-se a questão orientadora deste texto: qual 
a importância e de que modo é possível correlacionar o campo 
pedagógico-epistêmico e o campo político na educação escolar? 

De um modo simples, pode-se dizer que o objetivo da 
educação é colaborar para que os cidadãos possam ter uma vida 
feliz na convivência com outros em sociedade. Este caminho a ser 
percorrido nunca se alcança, plenamente, em sua idealidade, pois 
requer um esforço de compreensão e interpretação da tradição, 
do modo como as gerações precedentes organizaram o mundo, 
enfim, dos conteúdos que deram forma ao mundo tal como ele se 
apresenta e de uma vinculação aos desafios do presente, em termos 
de sociabilidade na perspectiva do futuro. O papel da escola não 
se delimita a cumprir com métodos qualificados de aprendizagem 
e de quantificação da mesma, mas, além disso, é proporcionar aos 
alunos condições que permitam qualificar sua vida no todo da 
sociedade que, essencialmente, se dá por uma boa compreensão da 
relação do conhecimento com a organização da sociedade. 

O ingresso dos neófitos na sociedade acontece pela educação. 
A educação escolar tem uma dupla dimensão, que é de conduzir 
para uma interpretação de conhecimentos da tradição, o que 
consideramos o campo epistêmico, e de oferecer aprendizagens que 
vão para além dessa compreensão pautada num desenvolvimento 
retrospectivo, que tem uma perspectiva de ingresso no mundo 
adulto, ou seja, o campo político. Tomando o descrito como pano 
de fundo, este ensaio teórico possui como objetivo refletir acerca 
do papel da educação escolar na sociedade contemporânea, no que 
concerne ao campo epistêmico-pedagógico e ao campo político.



Sobre a Educação Escolar 33  

2 Argumentação

A razão de ser da educação em sociedades organizadas 
está na produção de aprendizagens capazes de modificar aqueles 
que por ela passam, sejam em suas percepções, relacionamentos e 
modos de ser e estar no mundo. A efetividade educacional está na 
incorporação daquilo que nela se busca aprender/ensinar, ou seja, 
é preciso que ela se torne corpo, torne-se algo do ser daqueles que 
nela tomam parte. No momento em que a sociedade se organiza 
para que as novas gerações tenham que passar pela porta da 
aprendizagem intencional e formal escolar, coloca em curso uma 
dimensão vital de propiciar que cada ser humano que chega ao 
mundo possa tornar-se um índice da humanidade, carregar a marca 
do modo humano de ser. 

	A relação que se estabelece entre professores e alunos tem 
como objetivo central a construção de sentido para os conhecimentos 
que foram produzidos pela tradição. Construir sentido é ver como 
aquilo que está sendo assimilado conceitualmente tem a ver com a 
vida, com o mundo humano e com o todo organizado da sociedade. 
Assim, a centralidade da relação pedagógica é a aprendizagem 
significativa. Nisso está implicada a compreensão dos motivos e das 
justificativas dos conhecimentos que são propostos pela escola em 
sua estrutura curricular. 

Pensar a aprendizagem, pelo viés de sua significância 
vital, dá indícios de uma pedagogia que tem como centro o ser 
humano em sua integralidade. Assim, a aprendizagem se dá 
sempre por um diálogo que concretiza a relação professor-aluno, 
pois os conhecimentos não são passados telepaticamente e nem 
por uma simbiose. Ao mesmo tempo que o professor tem uma 
função central de condução e de orientação na interpretação 
dos conhecimentos, ao aluno cabe a tarefa de reconstruir esses 
conhecimentos significativamente, em uma perspectiva própria, no 
sentido de que ele precisa ser capaz de dizer, por si mesmo e ao seu 
modo, aquilo que aprendeu, condicionado pelo seu mundo da vida 
que lhe é pressuposto.



34  Sobre a Educação Escolar

	A entrada no mundo humano significa uma inserção 
significativa que está relacionada à história de toda a humanidade. 
Constituir-se como sujeito requer uma incorporação da experiência 
humana por meio da compreensão e da vivência da mesma. Essa 
compreensão acontece com ou diante do que as gerações passadas 
elaboraram, sem que isso possa acontecer de geração para geração, 
nos termos de uma simples repetição do mesmo e de um modo 
mecanicista. René Char (1995) afirma que a tradição é como 
uma herança que recebemos, mas que ela nos é legada sem um 
testamento. Ricoeur (1988) afirma que a tradição se manifesta na 
e pela interpretação e esta, por sua vez, tem seu sentido e existência 
sempre relacionada à tradição. Se não precisamos começar sempre 
de um ponto zero da experiência histórica humana, precisamos 
reconstruí-la constantemente.

[...] a necessidade que os seres humanos têm de colocar em 
questão a sua própria vida tem a ver com o fato de que, 
diferentemente das outras espécies, não somos feitos de “arame 
rígido”, senão que podemos duvidar do que estamos fazendo 
e, por conseguinte, também de como conduzimos a nossa 
vida. [...] trata-se do caminho que devemos tomar na vida, e o 
característico dos humanos parece ser que isso nunca é óbvio 
(Tugendhat, 2007, p. 188).

	O ser humano nasce num mundo já constituído 
linguisticamente. Dentro dessa condicionalidade, ele tem o 
trabalho de recriação da tradição, mas tem, por essa exigência, 
a liberdade de construir-se a si mesmo na interação com os 
outros.  Não estar pronto e acabado como humano é o desafio 
interpretativo educacional por excelência. Nele está implicado 
o horizonte de um mundo que precisa ser pensado, elaborado e 
efetivado na perspectiva de uma convivialidade comum. Assim, 
é pela constituição pedagógica que os seres humanos podem, a 
partir de padrões culturais e sociais, agir, relacionar-se e expressar-
se de modos distintos e novos. Esses padrões constituem a própria 
historicidade humana, que vai transformando-se ao longo da 
história, exatamente, pela condição criativa do humano que é 
cultivada e desenvolvida pedagogicamente.



Sobre a Educação Escolar 35  

A educação é o ponto em que decidimos se amamos o mundo 
o bastante para assumirmos a responsabilidade por ele e, com 
tal gesto, salvá-lo da ruína que seria inevitável não fosse a 
renovação e a vinda dos novos e dos jovens (Arendt, 2013, p. 
247).

Essa dimensão antropológica própria da educação se realiza 
sempre no mundo organizado coletivamente. Assim, não são apenas 
os objetivos de inserção das novas gerações no mundo público que 
deveriam tornar a educação um espaço amplamente democrático, 
mas a própria dinâmica como se articulam os processos de interação 
de ensino e de aprendizagem. Essa constituição democrática se 
manifesta na própria linguagem, pensada como relação, em que 
é possível cada um dizer a sua palavra sobre o modo como quer o 
mundo. No diálogo vivo, “cada um está sendo levado não apenas a 
ajudar o outro a encontrar seu saber antes encoberto, mas, também, 
a esclarecer-se sobre sua própria posição, isto é, a descobrir a 
precariedade de seu próprio saber” (Flickinger, 2010, p. 40).

Se nos constituímos sujeitos pedagogicamente é, 
intersubjetivamente, que construímos uma tal pedagogia. 
Reconhece-se, então, o outro como “ser consciente e livre, capaz de 
autodeterminação a partir de sua própria razão e, portanto, como 
um ser autotélico, não simplesmente redutível à manipulação” 
(Oliveira, 1989, p. 186). Gadamer (2000) afirma que a linguagem 
é o pressuposto mais geral e o elemento central do humano na 
perspectiva de ser uns com os outros.

A linguagem é, pois, o centro do ser humano, quando 
considerada no âmbito que só ela consegue preencher: o 
âmbito da convivência humana, o âmbito do entendimento, 
do consenso crescente, tão indispensável à vida humana como 
o ar que respiramos (Gadamer, 2000, p. 182).

Nessa perspectiva, o professor tem o papel de ser um 
comunicador da dinâmica da vida para as novas gerações, com 
vistas a repensar sua própria dinâmica vital e oportunizar a 
inserção criativa dos iniciados na mesma. Teorizar a pedagogia 
no âmbito da linguagem, entendida como uma fala para alguém, 
tem como horizonte a perspectiva de uma superação de um operar 



36  Sobre a Educação Escolar

educacional mecânico, sobretudo, destinado a uma transmissão de 
conhecimentos. Depreende-se disso que, por mais que alguém sabe 
o “quê” e “como” educar, o desafio do professor será constituir-se 
em um comunicador que merece ser “escutado” por quem está a 
emergir nesse mundo e se encontra diante do desafio de fazer-se 
(Boufleuer, 2007). 

Compreender as tradições de conhecimentos que são 
narradas e/ou levadas ao diálogo pelos professores implica em um 
empenho dos interlocutores em esclarecer os motivos e os desejos 
que estão presentes, mesmo que de modo oculto, na própria 
atividade de aprendizagem. O processo educativo constitui-
se, em boa medida, de ações de docência em prol da motivação 
investigadora e do envolvimento inquietante pela busca de 
conhecimento por parte dos alunos. Assim, torna-se central uma 
relação de proximidade e distância saudável numa situação afetiva 
que se pode construir por meio dos conhecimentos. A paixão pela 
busca de conhecimentos tem seu pressuposto mais geral na paixão, 
que é expressa na intimidade de conhecimentos que o professor 
manifesta. A paixão tem sempre um elemento de intimidade 
que busca corresponder ao que se apresenta como apaixonante/
apaixonado. Não se pode cobrar amor, quando quem cobra não 
ama. Da mesma forma, em relação aos conhecimentos, precisam 
tornar-se paixão nos professores, para que possam ser apaixonantes, 
ser amados pelos alunos. Em outras palavras e na perspectiva de 
Fensterseifer (2010, p. 52-53): 

O aluno se instiga a aprender quando vê “o brilho nos olhos” 
do professor, quando nele percebe a diferença que faz para 
uma vida humana ter um conhecimento como o que lhe é 
proposto. Assim, antes de “passar” um conhecimento para os 
alunos, é primordial que esse conhecimento tenha “passado” 
pelo professor, isto é, tenha se tornado um modo seu de se 
situar na cultura e na sociedade, mesmo sabendo que cada 
um irá se apropriar desse conhecimento a seu modo, com 
suas significações, para além da clara percepção que entre o 
ensinado e o aprendido reside uma distância incomensurável.



Sobre a Educação Escolar 37  

 Assim, buscou-se apresentar uma reflexão com proposições 
de formação que refletem as pesquisas mais avançadas e os debates 
mais atuais acerca do significado do fazer ciência e sua aprendizagem 
escolar. Isso significa a assunção, em termos epistemológicos, do 
pressuposto de que a ciência se faz pedagogicamente. A ciência é 
um resultado do fazer humano e, por isso, não está desligada do ser e 
fazer humano em geral, pois, conforme afirma Savater (2012, p. 31), 
“o homem o é através do aprendizado”. Não se trata de popularizar 
a ciência, como se ela pudesse sair da academia e permanecer tal 
qual no cotidiano da vida das pessoas que não fazem ciência. Mas, 
ao mesmo tempo, ela é ciência do ser humano e para o ser humano, 
que se constitui também por ter um cotidiano de vida que não é 
científico. Além das “condições básicas de aprendizagem”,

[...] os conteúdos dela se dão no concreto da história em sua 
realidade inscrita no aqui e agora da vida cotidiana. [...] Faz-
se mister perceber na vida de todo dia, fragmentada e plural, 
subterrânea e tenaz, uma resistência teimosa do concreto mais 
próximo [...]. No mundo vivido da cotidianidade cruzam-
se o sonho e a atualização, a forma e o movimento [...]. No 
mundo da vida, em suma, se abastecem os indivíduos dos 
modelos de interpretação básica e dos conteúdos semânticos 
da comunicação visual [...] (Marques, 2006, p. 53).

A especificidade da educação escolar é possibilitar aos 
alunos o desenvolvimento de formas diferenciadas e elevadas 
de pensamento, que tem sua inserção na sociedade a partir das 
ciências que nela são aprendidas. Essas funções superiores como a 
memória, a atenção e a reelaboração do aí já dado, cumprem com a 
funcionalidade da condição humana de pensamento capaz de inovar 
na formação de conceitos e desenvolver-se, significativamente, no 
ambiente em que está situado. Segundo Vigotski (2001), essas 
capacidades são propriamente humanas e estão implicadas em novas 
combinações, permitindo aos alunos atribuir sentido àquilo que é 
percebido de uma forma ordenada e conceitual. Ainda, segundo 
o autor, essa condição de ser da educação pode qualificar a vida 
humana no mundo, porque permite uma abertura interpretativa 
espaço/temporal de construção, formação e ordenação do ambiente 



38  Sobre a Educação Escolar

em que se vive, ou seja, os estudantes se tornam sujeitos de um 
conhecimento que condiciona a construção de seu mundo da vida.

Ao perfazer um processo ou percurso de geração de 
capacidades cognitivas transformadoras das estruturas de 
pensamento, a educação se torna um modo organizado de interferir 
na vida dos indivíduos. Essa interferência é intencional e em 
perspectiva de uma sociabilidade comum entre os seres humanos 
em toda a sua diversidade e pluralidade. Quando um conteúdo 
escolar é aprendido, ele realmente transforma algo da vida do 
estudante. Mas, para isso, a aprendizagem deve ser significativa, 
ou seja, tocar em algo na vida do sujeito, perturbá-lo de alguma 
forma, transformando-o no seu modo de ser e conferindo-lhe 
novas competências para atuar na sociedade e no mundo do 
trabalho, no contexto das demandas e exigências do mundo atual. 
Em outros termos, o estudante só aprende de modo significativo, se 
sai modificado de uma aula ou após uma sessão de estudos.

A dimensão de ser em uma sociedade já constituída não nos 
dá garantia de que ele esteja resolvido no plano da cotidianidade. 
Cada geração de seres humanos precisa decidir-se sobre o modo 
como este mundo passa a ser organizado. Dessa forma, a questão 
se liga com o campo epistêmico pela ideia de que o mundo se 
compreende e se interpreta na dimensão dos conhecimentos 
produzidos pela ciência, que engloba a questão da condição 
humana, que se constitui mundanamente, sem constituir-se 
em uma natureza. Na perspectiva da escola, instituição que vai 
educar a nova geração antes da participação ativa no mundo 
comum, Masschelein e Simons (2014) entendem que à escola seria 
pertinente mostrar à nova geração o que o mundo comum tem 
a dizer e como ele pode interessar, ou seja, o tempo escolar é o 
tempo de expor, coletivamente, os sujeitos ao mundo comum, sem 
esquecer que o que torna a escola uma escola, conforme afirmam 
Masschelein e Simons (2015, p. 156), é “o amor pelo mundo e 
pela nova geração”, e de que o sentido da educação “é conservar e 
transmitir o amor intelectual ao humano” (Savater, 2012, p. 167).



Sobre a Educação Escolar 39  

Compreendemos o mundo comum como um horizonte 
político da educação escolar. Sob a pressuposição da ciência da 
condição humana em sua historicidade, ela tem por objetivo que os 
educandos se tornem cidadãos capazes de formar um mundo comum 
organizado politicamente. Se as ciências recriam novos sentidos no 
âmbito da linguagem, incorporam elementos da condição humana 
e marcam época historicamente na vivência humana, elas não são 
por si só o fundamento e a estrutura da organização política da 
sociedade. E não são a estrutura, porque não se constituem por si 
só em um mundo humano, apesar de estarem presentes em quase 
todas as relações que se estabelecem. O horizonte da constituição 
humana que se dá pedagogicamente é o mundo comum em suas 
possibilidades e necessidades.

Sobre a questão da formação do cidadão, pelo viés da escola, 
temática referida no parágrafo anterior, Silva e Fensterseifer (2015, 
p. 9) afirmam que “é impossível formar cidadãos, muito mais 
formar cidadãos éticos, pois cidadania e ética se vinculam ao campo 
da ação e não podem ser antecipados como um a priori”. Porém, os 
mesmos autores advertem que esta impossibilidade “não significa 
que as questões epistemológicas não exerçam um papel importante 
em ambos, pois a reflexividade que o agir ético e cidadão demanda 
no ato de deliberação tem muito a ver com o discernimento que os 
saberes propiciam”. Saberes estes, que podem ser tematizados pela 
escola no tempo e espaço destinado à preparação da nova geração 
(novos cidadãos) para a “entrada” no mundo comum (mundo 
adulto). 

A organização de um mundo comum é de responsabilidade 
de cidadãos adultos no âmbito da política. E a educação é um 
dos lugares privilegiados da constituição da cidadania política das 
novas gerações. Assim, o horizonte da educação é a política, como 
modo de organização do nosso mundo comum. Mundo este que 
é uma responsabilidade propriamente humana, sem que para isso 
haja um fundamento teológico ou naturalista, mas um pressuposto 
ontológico de ser no mundo com os outros mediados pela linguagem. 
Por isso, no âmbito da educação, a compreensão do mundo, 



40  Sobre a Educação Escolar

numa perspectiva comum, não está ligada à operacionalização 
da sua estrutura, mas em pensar o sentido de viver em comum 
e da condição humana coletiva ou, dito de outra forma e nas 
palavras de Savater (2012, p. 35), “a educação é a revelação dos 
outros, da condição humana como um concerto de cumplicidades 
inevitáveis”. Uma das formas de efetivar isso é pensar e interpretar 
o mundo como sentido da vida humana organizada coletivamente, 
sem a preocupação com possíveis ações práticas de ordem política. 

O mundo comum se configura no modo como nós 
humanos construímos e desconstruímos nossa organização prática 
da coletividade pelo jogo democrático e republicano da política. 
O modo como ele se apresenta na atualidade está embasado 
em narrativas e perspectivas, necessidades e possibilidades, que 
foram sendo constituídas ao longo da tradição. Há indícios de 
que a política está em vias de descrédito ou crise, como afirma 
Arendt  (2013), e isso afeta uma perspectiva privilegiada pela qual 
podemos nos organizar socialmente, respeitando a multiplicidade 
de expressões humanas. Ela não pode estar delimitada ao âmbito 
de especialistas simplesmente porque, ao menos numa perspectiva 
democrática e republicana, é a possibilidade de todos participarem 
não apenas como direito, mas também como dever, uma vez que o 
mundo é responsabilidade de todos – aqui, todos os adultos. Acerca 
da democracia, as palavras de Brayner (2008, p. 109) fornecem 
um horizonte para pensarmos a perspectiva política da educação 
escolar, pois para o autor, a mesma “não é somente uma questão de 
‘quem’, ou ‘quantos’ participam, mas também de ‘como’ e ‘por que’ 
participam”. 

Nessa premissa, entendemos que sem ciência podemos 
permanecer na menoridade, mas sem política podemos estar 
limitados ao exercício da autonomia cidadã e da participação 
plena e ativa das decisões nas sociedades democráticas, as quais 
podemos opinar (ainda) sobre a constituição do “nosso mundo 
comum”. Por fim, da mesma forma que Masschelein e Simons 
(2014), entendemos que, na contemporaneidade, é praticamente 
impossível pensar em um novo começo em nosso mundo comum 



Sobre a Educação Escolar 41  

sem considerar a escola como um espaço público, uma instituição 
republicana que possui potencial de contribuir, sobremaneira, para 
a instituição, a cada nova geração e pela nova geração, de um “novo 
mundo comum”. 

3 Considerações finais

Compreende-se que na educação as dimensões referidas 
na introdução se complementam de modo recíproco. Partem de 
pontos distintos, mas acabam encontrando-se numa concepção 
de educação que pressupõe os conhecimentos das ciências, que é 
elemento constitutivo do sujeito e horizonte político de um mundo 
comum. Pensar a educação escolar nesses termos permite uma 
reflexão sobre o próprio fazer ciência, sobretudo, de sua ligação 
com o mundo da vida organizado humanamente. 

O desafio de pensar uma racionalidade capaz de enfrentar 
os desafios de uma crise pedagógica e uma crise da própria ideia de 
razão, ainda moderna, requer um percurso na própria dimensão 
pedagógica que constitui a razão e a ciência na atualidade. 
Compreende-se, a partir disso, que o reconhecimento da validação 
do saber científico se dá mais em função de uma racionalidade 
argumentativa do seu próprio processo do que em função de 
uma razão dos fins idealizados. É, nessa perspectiva, que se torna 
possível pensar uma reciprocidade das dimensões epistemológicas, 
pedagógicas e políticas do fazer educacional escolar.

Compreende-se que quando a educação perde a força na 
sua função social, tanto mais ganha força a sua instrumentalização 
para fins privados e particulares e não para fins republicanos. Da 
mesma forma, a ciência. Educar no âmbito das ciências significa 
algo a mais do que uma transmissão de saberes acabados, de 
fórmulas prontas. Trata-se de uma inserção na pedagogia que as 
justifica e lhe é pressuposta e que, por sua vez, tem sempre que 
dar conta dos motivos dos processos do aprender e do ensinar. 
Assim, aprender uma ciência é um processo de compreensão da 
própria constituição da ciência e da interlocução, e argumentação 



42  Sobre a Educação Escolar

que funda suas pretensões de validade ou de cientificidade em uma 
comunidade de pesquisadores.

	Compreende-se que mais do que um simples deduzir 
lógico de uma pedagogia a partir do movimento da ciência, trata-
se de compreender a aprendizagem e o ensino como momentos 
fundamentais do próprio processo de construção e de reconstrução 
da ciência e suas perspectivas na configuração de um mundo 
comum. O educar nas ciências se constitui de um modo de 
fazer ciência. Nisso está a sua riqueza epistemológica, em termos 
pedagógicos e antropológicos, pensados na perspectiva política do 
bem comum e de uma convivialidade com menor grau de violência 
possível. Assim, pensar a educação no âmbito da ciência é, ao 
mesmo tempo, pensar a ciência no horizonte de sua constituição 
e justificação. Com isso, torna-se possível refletir sobre as questões 
éticas e políticas imanentes do próprio ensinar e aprender ciência. 



Capítulo 3

SOBRE A FORMAÇÃO DA CONSCIÊNCIA 
SOCIAL: APONTAMENTOS SOBRE AS 

FAKE NEWS

1 Introdução

A educação escolar objetiva conscientizar as novas 
gerações sobre como funciona o mundo, para que 

possam ingressar nele de modo qualificado. Esse percurso de 
reconhecimento de si, dos outros e da estrutura da sociedade em 
que um sujeito está inserido não garante, de modo suficiente, que 
violências não aconteçam, que a desumanização não conquiste 
espaço e que a mentira não se incorpore nas relações humanas, 
sobretudo quando ela é uma forma de acesso, a permanência e 
êxito nas instâncias de poder. Nesse sentido, este capítulo procura 
explorar alguns aspectos sobre como se arquiteta o que designamos 
por consciência falsa.

A consciência e o desejo não são estruturas antropológicas 
naturais, inatas. Elas se constituem no entre o sujeito e os 
coletivos que fazem parte do seu mundo circundante. Isso é algo 
fundamental para que possamos nos tornar sujeitos, humanos, 
como afirma Immanuel Kant, humanos ensinando outros a se 
tornarem humanos. No entanto, já nos primeiros momentos de 
compreensão, início da vida, há uma banalidade do mal ensinar, 
do mal aprender e do mal conviver (Arendt, 1999). A família, 
elevada à condição sagrada, pode mentir, tirar a capacidade de 
desconfiar das coisas, engolfar o pensar sobre aquilo que está diante 
dela. A criança é levada a defender os pais de forma inquestionável; 
é levada a acreditar em questões religiosas sem saber o que é e 
suas implicações; é conformada a aceitar ideias padronizadoras 



44  Sobre a Educação Escolar

sobre pobreza, riqueza, verdade, mentira, bem e o mal, de forma 
unilateral. Isso continua, posteriormente, em grupos que são 
bolhas de crenças e vivências até chegar, num ponto mais elevado, 
a práticas de destruição de pilares da sociedade em nome do bem, 
em nome da salvação,... e de uma forma banal, pois esses agentes se 
constituíram em pessoas banais. 

Compreendemos que a consciência é uma relação entre a 
possibilidade de aprender e a sua efetivação por meio da criação 
de imagens vinculadas às pulsões, desejos e princípio de realidade. 
Ela refere-se ao indivíduo, mas jamais se constitui isoladamente. 
Não pode acreditar em algo se não estiver vinculado aos fatos que 
se tornam o seu conteúdo. Dessa forma, hipotetizamos que as 
Fake News têm sua consolidação social com um grande lastro que 
impacta a organização de sociedades democráticas e republicanas em 
função da constituição de uma consciência fake. Epistemicamente, 
essa consciência tem por fundamento a parcialidade da concepção 
tradicional de conhecimento, que é uma crença verdadeira 
justificada. 

A parcialidade está em aderir somente ao preceito 
“justificada para mim”, sem se importar com as condições de 
verdade. Essa justificação epistêmica tem uma fundamentação em 
princípios éticos tradicionais, como concepção de família e de Deus 
da modernidade. Outrossim, tem implicações políticas, pois em 
nome de projetos escatológicos, como purificação e salvação, que se 
resume no conceito de sociedade particular chauvinista, instalada 
no discurso do ódio, da violência como solução de problemas e 
do medo como controle da reflexão. Por fim, essa justificação das 
crenças é elaborada e publicizada com uma armadura estética que 
encanta, excita e envolve essas consciências de um modo que não 
há margem para qualquer suspeita sobre a concordância com os 
fatos e objetos das suas crenças. 

Por meio de pesquisa bibliográfica, de natureza básica, de 
caráter qualitativo e análise hermenêutica, esse projeto se propõe 
compreender como as pessoas passam a acreditar em Fake News, 
incorporá-las e vivenciá-las de um modo que compromete os 



Sobre a Educação Escolar 45  

marcos civilizatórios conquistados ao longo da história com tanto 
labor. A chave interpretativa do tema é o conceito de banalidade 
do mal, da Hannah Arendt. Não há o objetivo de estudar os 
interesses de quem cria essas falsidades, mas como, quando e por 
que pessoas fazem dela um modo de vida, ou seja, o modo de ver 
o mundo, de pensar e agir. O resultado esperado é compreender 
os elementos interligados que são epistêmicos, éticos, políticos e 
estéticos, que conduzem a esse estado de ser. O horizonte, como 
um telos provisório, é expresso por Guimarães-Rosa: “Ninguém 
tem a licença de fazer medo nos outros, ninguém tenha. O maior 
direito que é meu - o que quero e sobrequero -: é que ninguém tem 
o direito de fazer medo em mim (1986, p. 368).

2 Argumentação

Nunca é fácil determinar com precisão absoluta o 
nascimento de um modo de ser dos humanos e o ponto decisivo de 
sua consolidação ou de sua finalização. Hans-Georg Gadamer expõe 
essa questão de uma forma contundente ao falar sobre a criação 
de algo, manifestando que, se toda história tem uma origem, toda 
origem tem uma história. Onde e quando começou o movimento 
das Fake News, tema desse projeto? Qual foi a primeira? Gadamer 
apresenta uma imagem: “Como chega a deter-se um exército em 
fuga? Onde começa a deter-se? Não é, com certeza, pelo fato de 
o primeiro soldado ter parado, ou o segundo ou o terceiro. Não 
podemos afirmar que o exército se detém quando um determinado 
número de soldados fugitivos parou de correr, nem tampouco 
quando o último soldado tiver parado.” (Gadamer, 2002, p. 177). 
Compreendemos que a constituição de um movimento de Fake 
News teve um início e se desenvolveu a tal ponto de ser um modo 
de ver o mundo e, por fim, não se sabe como vai se deter, caso as 
apostas societais sejam de diminuí-lo ao maior grau possível. Essa 
perspectiva interpretativa dialoga com a tese de Arendt de que o 
mal não se dá na efetivação da tortura em si por meio de sujeitos 
torturadores, mas em modos de pensar, agir, comunicar com 



46  Sobre a Educação Escolar

aparência de cuidado, do bem comum e de motivos nobres que 
permitem que pessoas banais, superficiais, sem reflexão, constituem 
um sistema ou mecanismos de morte.

Na obra Eichmann em Jerusalém, Arendt mostra as 
sutilezas do início e consolidação do regime que, mais tarde, foi 
interpretado como nazismo. Quando ele começou? Certamente 
não foi com o primeiro Judeu morto ou com a construção dos 
campos de concentração. Mas em algum momento se tornou um 
modus operandi de toda uma arquitetura epistêmica, política, ética 
e estética. Cria-se um fundamento para justificar algo, institui-se 
ação para que não fique apenas no plano teórico, reflete-se sobre 
o que está fazendo e, outrossim, apresenta de uma forma que seja 
visto com beleza, paixão e finalidades salvíficas. Com essa estrutura, 
o nazismo passou a ser um modo de ver o mundo, a consciência de 
grande parte do povo alemão, como uma verdade.

Numa perspectiva histórica linear, nos termos das narrativas 
oficiais, o nazismo findou com a derrubada de Hitler. Mais de 70 
anos após o término daquela máquina de morte, ainda temos 
adeptos desse modo de ver o mundo, inclusive incorporando toda 
sua veste artística e ideológica de uma forma inescrupulosa. Carl 
Sagan (2006) afirma que “uma das lições mais tristes da história 
é a seguinte: se formos enganados durante muito tempo, temos 
tendência a rejeitar qualquer prova de fraude. Deixamos de estar 
interessados em descobrir a verdade. A fraude apanhou-nos. É 
demasiado doloroso reconhecer, nem que seja para nós mesmos, 
que fomos enganados. Uma vez que damos a um charlatão poder 
sobre nós mesmos, quase nunca o recuperamos” (p. 42).

Para que um conjunto de ideias passe a vigorar e organizar 
modos de viver em sociedade, há a necessidade de alguns 
fundamentos, implícitos ou explícitos, que justificam o pensar 
e o agir. Ao longo da história da humanidade encontramos uma 
diversidade de fundamentos, tais como a physis para os gregos, Deus 
para os medievos, subjetividade para os modernos e a linguagem, para 
os contemporâneos. Esses pressupostos não são unívocos em todos 
os lugares e num determinado tempo; não são eliminados quando 



Sobre a Educação Escolar 47  

novos surgem; e, por fim, são reinterpretados em conformidade 
com necessidades e possibilidade dos interesses.  A consolidação 
de mentiras vividas, propagadas e compartilhadas como forma de 
organização social tem alguns conceitos fundadores. Deus é um 
deles. A ideia de bondade, de salvação, de onipotência, onisciência 
e onipresença, tornam Deus uma natureza dada e acabada. Mesmo 
que em ações que propagam a violência e a morte do outro, muitos 
acreditam que Deus respalda isso, que é sua vontade, sem questionar 
suas crenças a partir de toda uma tradição que afirma que “Deus é 
vida”. Entendem de modo axiomático que Deus é vida conforme 
eles compreendem. Questionar essa interpretação é algo perigoso, 
pois o interrogador corre o risco de assumir seu lugar de fala do 
inferno e, por isso, merece a condenação.

Outro conceito fundante é o de família, sobretudo da 
perspectiva tradicional. A falta de conhecimento histórico justifica 
o saudosismo de um tempo em que era permitido aos homens bater 
nas mulheres, a legalidade da não-participação das mulheres na 
política, entre tantos desrespeitos praticados. Mas, falar de família 
como um campo a ser protegido como sagrado, em consonância 
com a sacralidade religiosa, dá razões para fazer qualquer coisa nos 
processos de socialização, desde a morte de pessoas homoafetivas 
até a prática constante de feminicídios. Defrontar-se com esse 
pressuposto de forma questionadora conduz à compreensão de que 
a cultura foi concretada na barbárie (Benjamin, 1987).

Não é objetivo apresentar todos, mas dizer, com os 
elencados, que há um fundamento de caráter mitológico que embasa 
a constituição de sujeitos que vivem visões de sociedade Fake. 
Essa lapidação epistemológica cria, para esses sujeitos, estruturas 
ortodoxas e não o questionamento daquilo que é apresentado 
como fundamento. Ela colabora na instituição de dogmatismos 
que alicerçam novas formas de caça às bruxas, indulgências e 
processos de crucificação, todos pensados como procedimentos de 
purificação com vistas à plenitude salvífica. 

A ética é a reflexão sobre o que fazemos enquanto seres 
humanos. A moral, por sua vez, é tudo aquilo que fazemos. Autores 



48  Sobre a Educação Escolar

como Bauman (2008) e Han (2015) afirmam que a perspectiva da 
intersubjetividade não é o pressuposto do diálogo e do pensamento 
sobre a ação individual e coletiva na contemporaneidade. Ambos 
argumentam que há uma nova face do individualismo moderno 
cartesiano, mas estruturado numa superficialidade que vive de 
clichês. O fato de que um grupo se reúne em torno de uma crença 
comum não manifesta uma dimensão reflexiva. Adorno (1995) 
interpreta esse tipo de movimento como cultura de massa, pautado 
no nivelamento com adesão apaixonada. Nesse sentido, há um 
comportamento de consolidação de consciências Fake pela ação, 
que é a dimensão moral, sem um pensamento ético.

O que movimenta as pessoas em torno de uma ideia 
messiânica, no caso deste estudo, é a ausência de uma atividade 
reflexiva que pressupõe a pluralidade. Nestes movimentos radicais 
há uma perspectiva da mesmidade que precisa ser reforçada e 
repetida constantemente, até se tornar uma realidade indiscutível. 
Isso vai na contramão do que Arendt (2007, p. 18) compreende 
como reflexão:  “O que proponho é muito simples, nada mais do 
que pensar no que fazemos”. A proposta de Arendt para a realização 
dessa reflexão é um desafio ao mundo interconectado, pois ela se dá 
numa dimensão de solitude com as diferenças, porque é nessa que 
propriamente pode acontecer a atividade do pensar. Para Arendt 
(1999), a instituição da incapacidade para o pensar, o que deveria 
configurar um crime, pode conduzir a uma situação trágica como a 
de Eichmann, isto é, de uma banalidade do mal.

 A incapacidade de pensar foi o que o converteu em um 
homem capaz de fazer o mal de forma irremediavelmente banal. 
Cabe destacar que não pensar não significa falta de habilidades 
mentais, mas a instauração de modos tecnificantes da condição 
humana e a naturalização de fundamentos, crenças e formas de 
vida. Para Tugendhat, “a necessidade que os seres humanos têm 
de colocar em questão a sua própria vida tem a ver com o fato de 
que, diferentemente das outras espécies, não somos feitos de ‘arame 
rígido’, senão que podemos duvidar do que estamos fazendo e, por 
conseguinte, também de como conduzimos a nossa vida. Trata-



Sobre a Educação Escolar 49  

se do caminho que devemos tomar na vida, e o característico dos 
humanos parece ser que isso nunca é óbvio” (2007, p. 188).

Um dos pilares da arquitetura de consciência Fake é a 
confusão entre a ação e a reflexão sobre a mesma, como se o agir 
fosse suficiente por si mesmo, bastando um pressuposto epistêmico 
como Deus e um telos político como salvação da verdadeira pátria. 
Esse viés funcionalista instalado no pensamento racional com vistas 
a uma sociedade de fabricantes que, em função de interesses privados, 
conduz à abdicação da criticidade, da suspeita, do questionamento 
e da abertura para possibilidades outras. O termo banalidade do 
mal refere-se à ideia de que a maldade pode se manifestar em atos 
cotidianos e banais sem reflexão, em que os indivíduos que os 
cometem não sejam necessariamente psicopatas ou monstruosos. 
Arendt afirma que “o mal não está nos torturadores, e sim nos 
homens de mãos limpas que geram um sistema que permite que 
homens banais façam coisas como a tortura” (1999, p. 23).

A política como espaço-tempo em que cada um pode dizer 
a sua palavra de como quer o mundo, em sociedades democráticas 
e republicanas, deve proporcionar a possibilidade aos cidadãos de 
participar naquilo em que a vida de cada um e de todos é decidida. 
Para Arendt, “a pluralidade é a condição da ação humana pelo fato 
de sermos todos os mesmos, isto é, humanos, sem que ninguém 
seja exatamente igual a qualquer pessoa que tenha existido, exista 
ou venha a existir” (2007, p. 22). Adorno manifestou o maior 
desafio à humanidade, sobretudo em termos políticos, após 
o nazismo: “Que Auschwitz não se repita” (1995, p. 119). A 
propagação de Fake News e de discursos de ódio é um movimento 
que tem impactado negativamente a sociedade contemporânea em 
termos políticos. Suas implicações são o alimentar preconceitos e 
intolerâncias, desrespeito às diferenças e minorias, compactuação 
com a violência, incapacidade de repensar os marcos da sociedade 
e sua legitimidade e ações de ataque constante às instituições que 
representam os marcos civilizatórios construídos historicamente. 
Assim, podemos dizer que não há garantias suficientes para que 
novas formas de genocídios não mais aconteçam, uma vez que, 



50  Sobre a Educação Escolar

como diz Bertold Brecht (2023), a “cadela do facismo sempre está 
no cio”.

O mundo comum configura-se no modo como nós 
humanos construímos e desconstruímos nossa organização prática 
da coletividade pelo jogo democrático e republicano da política. 
O modo como ele se apresenta na atualidade está embasado em 
narrativas e perspectivas, necessidades e possibilidades, que foram 
sendo constituídas ao longo da tradição. Há indícios de que a política 
está em vias de descrédito ou crise, como afirma Arendt  (2007), 
e isso afeta uma perspectiva privilegiada pela qual podemos nos 
organizar socialmente respeitando a multiplicidade de expressões 
humanas. Ela não pode estar delimitada ao âmbito de especialistas 
simplesmente porque, ao menos numa perspectiva democrática e 
republicana, é a possibilidade de todos participarem não apenas 
como direito, mas também como dever, uma vez que o mundo é 
responsabilidade de todos – aqui, todos os adultos. 

O poder e a violência nunca residem na mesma casa. O 
primeiro faz parte da política. O segundo é a eliminação da própria 
política. Arendt (2002) argui que o poder é algo que se constitui 
no entre, na coletividade, os seres humanos e, por isso, não é nunca 
expressão de um indivíduo, de uma vontade. Assim, a política é 
sempre a instância de organização do mundo pelos diferentes. Por 
isso, o desafio maior é sempre garantir que todos tenham direito a 
ter direitos e não apenas a instância da sobrevivência, da vida nua 
(Agamben, 2023).

Encontramos na obra de Maquiavel uma das argumentações 
mais sólidas da legitimação da mentira no âmbito do poder político. 
A despeito da diversidade de interpretações do pensador italiano, a 
constituição dos jogos de interesses políticos se tornou algo comum 
nos mais diversos regimes de governos. Para Arendt (2002), esse jogo 
faz parte da democracia, em que as vontades podem ser expressas, 
mas requerem sempre uma legitimidade republicana. A negação 
da última, do bem comum público, pode acarretar em formas de 
totalitarismo, a sobreposição de um ou alguns sobre a vontade 
comum. Efetivar a vontade de um/uns e a defesa incondicionada 



Sobre a Educação Escolar 51  

da mesma só é possível por meio de ficções, da invenção de mitos 
ou de salvadores da pátria.

Como as pessoas conseguem acreditar em algo que pode ser 
obviamente falso? Essa não é a novidade, pois isso sempre aconteceu. 
A questão atual é que podem pesquisar de forma rápida na internet e 
perceber que colaboram para com a construção de estruturas sociais 
falsas. O ficcionismo que tomou a medula social está na base dessa 
incapacidade de ver a realidade de um modo diferente e acabou por 
ser um dos vórtices da estética. No cinema, há uma categoria de 
filmes que são ficção. A pessoa que assiste sabe que essas produções 
carecem de realidade tal como vivemos. Em outros setores da 
sociedade organizada, como na economia, por exemplo, manifesta-
se como motivação, coaching, empreendedorismo, como se cada 
um(a) pudesse ter o “seu milhão”, não importando as condições 
de vida, como resultado de esforço e dedicação. Não queremos 
dizer que não seja possível, mas não com as condições estruturais 
da sociedade brasileira das primeiras décadas do século XXI. Isso se 
manifesta na moda, na cultura, nos esportes. Ela, a ficção, ocupa o 
lugar da arte na compreensão da realidade, como pensava Friedrich 
Nietzsche, sem a qual esta última seria praticamente insuportável 
para os humanos.

A propaganda nazista tinha por lema: uma mentira repetida 
mil vezes se torna uma verdade. Claro que esse contar e recontar 
tem seus adornos que afetam a intimidade dos sentimentos 
e pensamentos das pessoas. Por meio de símbolos, imagens e 
expressões, cria-se um vínculo existencial grupal que não exige 
pensamento, cria-se uma ideia de pertencimento.  Ao ver algo 
com essa forma, o sujeito encontra a confirmação do que se pensa. 
As expressões, escritas e faladas, sempre permeadas de força, mas 
ao mesmo tempo vagas, pois caso algo não seja possível de ser 
realizado, há uma interpretação de que esse algo está por acontecer. 
A realidade deve ser evitada a qualquer custo. 

A constante adesão dos usuários aos dispositivos digitais 
manifesta o quanto suas realidades são reinterpretadas, expostas e 
influenciadas ao adentrar as redes sociais, meios estes capazes de 



52  Sobre a Educação Escolar

comunicar e tendenciar visões e decisões de tal forma a estipular 
fatos inverídicos com relação ao verdadeiro. Desta forma, nossas 
concepções e valores são constantemente afetados por esta 
manutenção dos meios como forma de exposição e manipulação 
de dados, fatos, opiniões e outros criticismos que nos influenciam 
a criar e interpretar a realidade em que vivemos. A compreensão 
dessa intergênese de uma consciência Fake é o primeiro passo 
da investigação que, a longo prazo, intenciona pensar formas de 
como desconstruir toda a estrutura Fake sem destruir os sujeitos 
que nela vivem? Como construir um ambiente que tenha o menor 
índice de informações Fake se uma grande parcela acredita que 
elas são verdades imutáveis? E como, esses mesmos sujeitos, ainda 
acreditam que aquilo que foi instituído como verdade, tanto pela 
ciência quanto por acordos consensuais plausíveis e razoáveis, são 
mentiras?

3 Considerações finais

É através da reflexão sobre nossa tradição que podemos 
compreender o presente em suas ações e organizações. No bojo 
dessa reflexão de caráter filosófico e sociológico é possível encontrar 
elementos interpretativos de movimentos que se repetem, apesar 
de toda singularidade, ao longo da história. Para os humanos, 
em termos de convivência, nada está garantido para sempre. A 
humanização e a socialização devem estar na pauta do dia em todas 
as épocas para que, como diz Adorno, “Auschwitz não se repita”. 

A pesquisa realizada teve como perspectiva a interpretação 
de sentidos de nossa condição humana que busca se constituir 
como tal de maneira pedagógica, mas que pode viver pautas 
não civilizatórias. Aquilo que foi elaborado nas diversas áreas de 
conhecimento que se torna objeto de pesquisa vai se constituindo 
em tradição e em conceitos que requerem interpretação. Assim, 
enveredar-se pela pesquisa bibliográfica é abrir caminhos novos 
através do que já foi pensado, dialogado e escrito sobre o tema. 
A constituição, ascensão e consolidação de sistemas totalitários e 



Sobre a Educação Escolar 53  

desumanizantes têm toda essa arquitetura de consciências fake, 
onde um povo colabora com a eliminação de outro povo somente 
pelo fato que não é a consideração de ser um humano, mas negro, 
judeu, mulher,... A utilização de autores clássicos e contemporâneos 
teve por finalidade construir um arcabouço conceitual que permite 
compreender o como, quando e o por que de um grupo/coletivo 
enveredar pelos caminhos das Fake News até o ponto de não ser 
mais capaz de um senso crítico e distinguir o falso do verdadeiro 
como elemento de constituição da subjetividade e da sociedade. 

No entanto, essa é a base para pensar esses movimentos 
que usam de Fake News para implementar alguns interesses e, aos 
poucos, fazem disso um modo de ser em sociedade. De um modo 
geral, alguns dizem que é “lavagem cerebral”, outros que é um 
processo de alienação. Nossa proposta caminha nessa perspectiva, 
mas com uma perspectiva mais ampla, de uma arquitetura de 
construção de relações com os outros e com o mundo de forma 
ontologicamente falsa. 





Capítulo 4

LINGUAGEM E MUNDO DA VIDA:  
ESCOLA COMO UM ESPAÇO DE 

CONSTRUÇÃO DO SENTIDO

1 Introdução

A educação escolar pode ser entendida como um percurso 
de aprendizagem em que o mundo passa a fazer sentido. 

A finalidade do aprendido é se sentir em casa no mundo, não como 
um conhecimento total sobre ele, mas um estar em que ele não é 
estranho. Mas o que é que faz sentido para o ser humano? Quando 
podemos dizer que algo não faz sentido? Neste capítulo, exploramos 
as bases da construção de sentido na perspectiva da hermenêutica 
contemporânea.

	A busca por uma posição de pensamento distinta da 
modernidade não é exclusividade da hermenêutica. Há um 
conjunto de propostas que procuram se descolar do fundamento 
pautado na relação sujeito-objeto. Os conceitos de de mundo da 
vida, da linguagem como um a priori e de sentido provocaram 
mudanças nas ciências humanas.

Neste capítulo, a proposta é pensar as suas implicações na 
educação. 

	As proposições pedagógicas contemporâneas procuram 
pensar a escola como espaço-tempo de construção coletivas de 
sentidos, por meio de linguagens diversas que estejam localizadas 
em contextos. A educação escolar, por sua vez, é um percurso de 
conhecimento e reconhecimento dos humanos, por meio da ciência 
e da cultura, num mundo que possa ser habitado com melhor grau 
de convivência possível. 



56  Sobre a Educação Escolar

2 Argumentação

	O primeiro elemento é o de que o sentido e o significado em 
um conceito, de uma realidade ou de um fato estão condicionados 
por um horizonte de doação de sentido e significado. Estes não se 
esgotam em uma singularidade concreta como afirma o positivismo, 
mas remetem para uma dimensão relacional de objetos, palavras 
e realidades que compartilham um sentido comum. Podemos 
denominar este aspecto fenomenológico de horizonte de sentido 
como estrutura de toda experiência possível. 

	A questão do horizonte é um dos temas que mais tem 
inquietado Husserl e que se tornou central em Heidegger e 
Gadamer. O horizonte manifesta o antigo problema filosófico 
do “como” do conhecimento humano. Compreendido, contudo, 
fenomenologicamente, o horizonte aponta novas possibilidades e 
traz algumas alternativas às propostas do positivismo, do idealismo 
moderno, do empirismo e do apriorismo kantiano. 

	Quando pensamos em um acontecimento, um conceito 
ou um fato, não podemos nos limitar à sua singularidade concreta 
como pensa o objetivismo. O conceito de horizonte presente 
em toda expressão de sentido e significado de algo manifesta a 
perspectiva de um contexto de sentidos comuns compartilhados. 
Estes estão sempre pressupostos e nem sempre explicitados. É por 
este horizonte de sentido que um objeto se torna uma questão a 
ser pensada. Assim todo dado remete a uma estrutura prévia a si 
mesma que permite que este dado tenha um sentido, tenha um 
significado. 

	A anterioridade significa para Husserl que toda a experiência 
possui uma estrutura de horizonte de doação. A percepção do 
singular tem lugar na forma de uma sequência temporal em que em 
cada experiência atua como uma espécie de elemento clarificador 
de outra experiência posterior. O horizonte faz referência a essa 
totalidade do percebido em cada um dos atos particulares de 
significação. Isso manifesta que “desde o ponto de vista da tomada 
de consciência, o percebido não termina ali mesmo onde termina 



Sobre a Educação Escolar 57  

a experiência” (Husserl, 1939, p. 27). Assim, podemos dizer que os 
limites da percepção não coincidem com os limites da experiência. 
A experiência está vinculada a um sistema de relações espaciais 
e temporais que constituem um contexto de sentido onde se 
manifestam o particular determinado com o geral indeterminado. 

	Neste horizonte, cada dado projeta um elemento de 
clarificação sobre o resto dos componentes da totalidade da 
experiência e recebe destes, por sua vez, elementos que colaboram 
para sua compreensão. Neste ponto é que se mostra que a redução 
do conhecimento e da linguagem ao modelo empirista encurta de 
modo não adequado o campo do saber humano. Toda a experiência 
implica um pré-saber (Vorwissen) e uma consciência ou saber em 
relação, que pertencem à estrutura própria do ato de experienciar. 
Este saber com outras coisas e como antecipação é o que expressa o 
conceito de horizonte. 

Experienciar é conhecer em perspectiva os objetos e os 
conceitos, acompanhados de conotações e referências que lhes 
são próprias. E a interpretação e a compreensão da evidência 
e da verdade de qualquer dado requerem que mantenhamos 
“sempre ante os olhos que no horizonte da experiência se encontra 
inseparavelmente inscrita qualquer operação de experiência”. E, 
“toda vivência atual tem necessariamente seu horizonte de tempo 
imediatamente anterior e posterior” (Husserl, 1939, p. 39). As nossas 
vivências se constituem em uma unidade, e sua forma se projeta 
sobre todas as vivências que vamos tendo espacial e temporalmente. 
Com antecipação a qualquer atividade cognoscitiva, os objetos se 
encontram à nossa disposição na qualidade de objetos válidos para 
nós antes do conhecimento deles mesmos. O sentir-se afetado por 
eles é prévia a sua captação conceitual. Afetação não tem lugar de 
modo distanciado, mas como um ato que surge em um contexto e 
sob um interesse determinado. Esta circunstância em que o objeto 
se mostra dada é o âmbito da doação passiva prévia (Husserl, 1952, 
p. 184-185). 

	Este modo de saber define os conteúdos a que se referem às 
atitudes chamadas de pessoais em contraposição às atitudes naturais 



58  Sobre a Educação Escolar

e, ao mesmo tempo, organiza o campo dos acontecimentos histórico-
culturais ou de valores éticos nas quais as intenções e motivações do 
sujeito desempenham um papel prioritário. O sentido desse mundo 
como um acontecimento histórico é manifestado no horizonte em 
que ele aparece. 

	O horizonte constitui uma perspectiva aberta a 
determinações posteriores enquanto âmbito de experiências 
possíveis, conexas no espaço e no tempo com uma experiência 
concreta. Enquanto perspectiva aberta, o horizonte se constitui 
nos acontecimentos que vão sendo realizados. Esta é uma ideia que 
Gadamer tem precisado de forma original: o horizonte da história 
se transforma em correlação com a transformação da consciência 
histórica e modifica, com suas mudanças, a reconstrução da 
tradição desde a consciência do presente. Desde o ponto de vista do 
objeto, Husserl distingue um horizonte interno constituído pelas 
potencialidades não explicitadas da experiência em curso, porém 
suscetíveis de explicitação a partir dela mesma e, no horizonte 
externo, integrado pelos objetos que acompanham a coisa e sobre 
os que não versam sobre aquela experiência, que são, porém, 
suscetíveis de ser experienciadas por colaborar a formar parte do 
horizonte global de sentido na qual a percepção tem lugar. 

	Na fenomenologia de Husserl, o vínculo entre experiência e 
horizonte é novo. A relação entre a parte e o todo, entre o singular e 
o universal, que o conceito de horizonte busca expressar, encontra-
se formulada de diversas formas na tradição. Para Kant o horizonte 
tem um cunho epistemológico e significa a capacidade de uma 
potência humana em um campo específico da percepção. 

	Neste sentido o horizonte fixa as possibilidades e os limites 
do conhecimento humano, o que permite referir-se a um campo 
epistemológico, ético e estético, em conformidade com a área de 
interesse e da ação possível e da razão teórica ou prática. O sentido 
do horizonte está em criar condições para responder o que e como 
pode o ser humano saber, gostar ou praticar (Kant, 2000). 



Sobre a Educação Escolar 59  

	Em Hegel, o conceito de horizonte tem um sentido 
ontológico. Ele faz referência a totalidade em que o devir dialético 
tem sua fusão com o particular, recebendo da totalidade o ser, a 
verdade e o sentido. Na sequência de Hegel temos a contribuição 
de Dilthey para a filosofia com o desenvolvimento da questão 
histórica na perspectiva de superar as dificuldades da concepção 
hegeliana. Para Dilthey, o conceito de horizonte faz referência à 
temporalidade e os contextos históricos do ser humano, em que o 
horizonte de uma época é o sistema social e cultural da mesma que 
dão sentido para o pensamento e para a práxis. 

	Em Heidegger, o conceito de horizonte tem um sentido 
ontológico ao constituir a dimensão transcendental do ser-no-
mundo do ser humano. O mundo enquanto horizonte significa o 
projeto geral de sentido em que se inscrevem os diversos modos de 
ser e os projetos da existência. O horizonte é a realidade prévia que 
condiciona a realização do existir do Dasein (ser-aí) enquanto este 
projeta suas possibilidades em uma totalidade sempre pressuposta 
e ao mesmo tempo condicionante. Esta totalidade é o mundo 
enquanto horizonte de possibilidades de ser do Dasein. O ser-no-
mundo significa que o ser humano pressupõe o mundo enquanto 
horizonte de suas interpretações e compreensões. E o mundo é 
condição de possibilidade de compreensão do próprio Dasein. 

	Husserl utiliza o conceito horizonte com um sentido 
próximo à formulação gadameriana de situação hermenêutica. 
Do mesmo modo que a situação hermenêutica se constitui em 
conceitos e preconceitos em toda interpretação, o horizonte está 
sempre implicado pelo âmbito espaço-temporal que permeia toda a 
experiência concreta. Assim, compreender um texto ou interpretar 
um acontecimento ou um fato tem como pressuposto a proposição 
de realização de perguntas e respostas inter-relacionadas por um 
nexo de sentido. O investigar, o falar e o experimentar tem sempre 
implicado um horizonte prévio de sentido que permite que essas 
ações possam ser realizadas. A constituição do horizonte é também 
denominada por Husserl de mundo circundante, que são os valores, 
a cultura, a linguagem, a ciência e a comunicação, entre outros. 



60  Sobre a Educação Escolar

O mundo circundante é condição de possibilidade da experiência 
concreta no dia a dia da vida cotidiana ou da investigação de ciência. 
Ou seja, é uma dimensão que atravessa todo o ser e o fazer humano. 

	Com essa argumentação se estabelece um marco entre a 
fenomenologia e a hermenêutica em relação às teorias modernas 
do conhecimento. Pois a interobjetividade das coisas e a 
intersubjetividade da consciência são modos de constituição do 
mundo humano. As categorias de saber prévio e saber em relação 
fazem parte de todo e qualquer saber. A mesma dimensão está 
presente na compreensão da linguagem e da comunicação. Explicar 
a linguagem pelas teorias da representação é desenraizá-la do solo 
ontológico que o ser humano tem como pressuposto para todo 
falar, interpretar e compreender. Heidegger fez dessa questão 
do horizonte um dos pilares de sua obra ao colocar o ser como 
pressuposto mais geral de toda compreensão humana e ao mesmo 
tempo o horizonte fundamental de nosso ser e fazer. As dimensões 
humanas de ser e fazer são sempre no horizonte de uma posição 
prévia (Vorhabe), uma visão prévia (Vorsicht) e uma concepção prévia 
(Heidegger, 2008). 

Esta antecedência exprime-se, ao nível da explicitação, pela 
“estrutura de antecipação” que impede que a explicitação 
seja alguma vez uma apreensão sem pressuposto de um sendo 
simplesmente pré-dado; ela precede o seu objeto sob a forma 
do adquirido (Vorhabe), da visão preliminar (Vorsicht), da 
antecipação (Vorgritt), da pré-significação (Vor-Meinung). 
O importante é sublinhar que não é possível pôr em jogo a 
estrutura do “enquanto tal” sem pôr também em jogo a da 
antecipação. A noção de “sentido” obedece a esta dupla 
condição do als e do vor (Ricoeur, 1986, p. 56-57).  

 Um segundo conceito fenomenológico da hermenêutica é o 
mundo da vida (Lebenswelt). Para Husserl, o conceito de horizonte 
está intimamente ligado à ideia de mundo, no sentido de que toda 
experiência singular se dá em um mundo. O mundo corresponde a 
uma dimensão de horizonte universal de toda experiência e de todo 
acontecimento. Assim o mundo é compreendido como instância 
transcendental a que toda experiência e acontecimento têm por 



Sobre a Educação Escolar 61  

pressuposto, pois, enquanto condição de possibilidade, é dimensão 
em que os seres humanos dão sentido aos objetos que os cercam, às 
suas experiências, aos seus afazeres e às suas relações. 

	Há diversas formas de mencionar a ideia de mundo 
enquanto pressuposto de nossas experiências humanas. Em 
Husserl podemos encontrar o mundo referido à natureza, história, 
sociedade, linguagem, ciência, entre outros. E para além de todas 
essas formas particulares a que o mundo possa estar referenciado há 
uma conceituação que dá sentido ao conceito de mundo de uma 
forma universal. Esse conceito geral de mundo carrega em si a ideia 
de ser e de sentido originários, que estão presentes, mesmo que 
implicitamente, nas formas particulares de mundo e de significados. 
Husserl designa esse universal do mundo de a priori concreto que é 
o solo de toda doação de sentido possível. 

	A fenomenologia, desde Husserl, procura interpretar o 
conceito de mundo numa perspectiva propriamente filosófica 
distintamente da elaboração físico-matemática que foi desenvolvida 
a partir de Galileu. De diversas formas, em conformidade com a 
elaboração de cada filósofo fenomenólogo, o conceito de mundo 
está ligado à temporalidade e à subjetividade. Husserl elabora uma 
interpretação que se tornou clássica para a filosofia contemporânea, 
que é o mundo compreendido como Lebenswelt – mundo da vida. 

	Há uma variedade de formas argumentativas pelas 
quais Husserl procura esclarecer o sentido do mundo da vida. 
Primeiramente ele elabora expressões como mundo circundante 
pessoal e mundo vivo do espaço e do tempo, entre outras. Somente 
tardiamente é que condensou essas diversas formulações na 
expressão mundo da vida, com o intuito de indicar, de modo mais 
claro, o âmbito das evidências imediatas das pré-categorias. Com 
essa perspectiva, Husserl passa a diferenciar o mundo da vida do 
mundo da ciência, mostrando que o último se caracteriza de um 
modo geral pela ideia finalizante, que é uma espécie de horizonte 
interessado. O mundo da vida é um conceito universal que é 
pressuposto do mundo da ciência, visto que ele é compreendido 



62  Sobre a Educação Escolar

como uma forma derivada de interpretação do mundo por ter como 
âmbito uma finalidade particular de explicitação e conceituação. 

	O mundo da vida é um conjunto de dimensões da 
organização do mundo humano como os valores, as culturas, 
os constructos de significados, as linguagens e as experiências 
subjetivas, entre outras. É o mundo em que os seres humanos 
vivem sua finitude e sua história num diálogo entre gerações. É o 
mundo da cotidianidade, das vivências, das organizações diversas 
em que a vida humana recebe um sentido. É o mundo da existência 
concreta que está pressuposta em toda a ciência, política, religião, 
ética e cultura. Assim, o mundo da vida está desde sempre lá, 
sendo para nós de antemão, fundamento para qualquer um, seja 
na prática teórica ou na práxis extrateórica. “O mundo nos é dado 
de antemão, a nós despertos, que somos sempre de algum modo 
sujeitos com interesse prático... o mundo nos é dado como campo 
universal de toda práxis efetiva possível, dado de antemão como 
horizonte” (Husserl, 2002, p. 145). 

	Para Husserl, a conquista dessa compreensão do mundo da 
vida permite pensar uma nova forma de fundamentação filosófica. 
Pois esse fundamento, o mundo da vida, manifesta a experiência 
cotidiana humanamente constituída como base de todas as 
construções científicas, seja no âmbito das ciências humanas seja 
no âmbito das ciências da natureza e/ou exatas. O mundo da vida 
é horizonte universal da experiência humana de ser e estar. Essa 
interpretação husserliana contrapõe-se ao positivismo que impera 
nas mais diversas ciências, ao afirmar que a dimensão mais profunda 
e originária de toda epistemologia é uma estrutura de sentido pré-
operatória e pré-racional, constituída histórica e linguisticamente 
de modo intersubjetivo.  

	O conhecimento sobre esse fundamento fenomenológico 
é possível porque de alguma forma ele já lida com ele enquanto 
pressuposto. Se o mundo da vida não tem como pressuposto os 
conhecimentos em particular, esses conhecimentos sempre têm 
como pressuposto o mundo da vida. Para Husserl, os mundos 
derivados e suas construções de significados nos diversos âmbitos 



Sobre a Educação Escolar 63  

das ciências e das culturas remetem sempre a esse a priori concreto. 
A ciência moderna transforma em conhecimento o mundo numa 
perspectiva de idealização da experiência em que esta já não mais 
mantém um vínculo com o mundo da vida doador de sentido para 
esta própria experiência. 

	O próprio Husserl dá indicações de que o mundo da vida 
se dá no âmbito da linguagem. Essa diretiva argumentativa vai ser 
o centro da hermenêutica contemporânea, de que é na linguagem 
que os seres humanos se compreendem e possam ter um mundo. 

	Para Gadamer, o diálogo não é apenas uma ferramenta que 
utilizamos para manter uma relação de comunicação com alguém, 
que depois de concretizada, podemos guardar numa sala de 
ferramentas acessível segundo necessidades de comunicação. Nós 
somos diálogo e o diálogo somos nós. A dimensão de ser e estar 
no diálogo é a condição fundamental do ser humano que revela a 
impossibilidade do domínio de uma situação dialógica. Pois nós, 
antes de conduzir um diálogo, somos por ele conduzidos1. Não 
conseguimos continuar uma conversa da mesma forma como a 
começamos e com as suas intenções originais. O outro na conversa 
é colaborador de uma dimensão de ser que nos envolve e que nos 
determina, sem que possamos dominar a relação. A relação é que 
nos domina. A relação de ser que se estabelece no modo de ser 
linguagem é uma condição de possibilidade de nossa vida. 

Costumamos dizer que “levamos” uma conversação, mas a 
verdade é que, quanto mais autêntica é a conversação, menos 
possibilidades têm os interlocutores de “levá-la” na direção 
que desejariam. De fato, a conversação autêntica não é nunca 

1	  Heidegger compreende a linguagem numa dimensão ontológica que passa a ser a base 
das reflexões gadamerianas. Quando o autor de Ser e Tempo procura pensar a essência 
da linguagem como um “acontecimento apropriador” é para fugir das amarras da 
epistemologia clássica e de uma compreensão técnica e ôntica simplesmente da 
linguagem em que se torna novamente um objeto de pesquisa e de reflexão. Heidegger 
procura pensar a linguagem e “nada além dela”, na mesma perspectiva da reflexão que 
empreende quando debate o que é metafísica. Em A Caminho da Linguagem afirma 
que “fazer uma colocação sobre a linguagem não significa tanto conduzir a linguagem 
mas conduzir a nós mesmos para o lugar de seu modo de ser, de sua essência: recolher-
se no acontecimento apropriador” (Heidegger, 2003, p. 08). 



64  Sobre a Educação Escolar

aquela que teríamos querido levar. Antes, em geral, seria até 
mais correto dizer que chegamos a uma conversação, quando 
não nos enredamos nela. Como uma palavra puxa a outra, 
como a conversação dá voltas para cá e para lá, encontra seu 
curso e seu desenlace, tudo isso pode ter talvez uma espécie de 
direção, mas nela os dialogantes são menos os que dirigem do 
que os que são dirigidos (Gadamer, 1997, p. 559). 

	Gadamer afirma que “a essência do falar concreto consiste 
em que aquilo que se tem em mente sempre ultrapassa o que é dito” 
(Gadamer, 2002, p. 28). E, para além do “falar concreto”, em toda 
a linguagem há algo que ultrapassa o dito, porque seu ser está na 
dupla formação do mundo e do ser humano como mediação entre 
estes e si mesma (Gadamer, 1997). Assim, ela é abolida no e por 
aquilo que nela se diz. O que não se esgota no dizer é algo que nele 
aparece no seu próprio calar. Pela porta dos fundos reaparece aqui 
a ideia hegeliana do (de) limite e de fronteira, distintamente de 
Wittgenstein do Tratactus Logico-Philosophicus, que compreendia 
o limite como uma parede que não se pode ultrapassar, nem ver o 
além dela e que, ao vislumbra-lá, já se afirma e se visualiza o outro 
lado (Ricoeur, 1999). 

	Ricoeur procura pensar a constituição do humano 
estendendo o conceito gadameriano de diálogo para todas as 
obras de nossa cultura. Para o autor francês, a intersubjetividade 
na perspectiva hermenêutica tem uma condição fundamental: 
a abertura à fala e à audição ao que o outro tem a dizer. Esse 
outro, segundo Ricoeur (1999), pode ser um texto, obras de 
arte, símbolos, narrativas, em que a condição da subjetividade se 
manifesta na relação de abertura e encontro de mundos possíveis de 
habitar e viver. O sujeito se descobre nunca numa posição anterior 
à linguagem já fixada através das obras construídas historicamente. 
A intersubjetividade é o pressuposto de uma relação que se localiza 
na dimensão do entre, do caminho, não como um ponto de 
chegada, mas, que provisoriamente acorda uma compreensão sobre 
determinado tema a meio caminho, sempre aberta aos diferentes 
argumentos ou modos de afirmar (Ricoeur, 1999). 



Sobre a Educação Escolar 65  

	Segundo Ricoeur (1986), nesse percurso dialógico, quanto 
mais abrangente, aberto e flexível à exposição ao outro, maior será 
a amplitude e a profundidade das possibilidades de que o arranjo 
conceitual decorrente do acordo provisório seja enriquecido com 
maior argumentação, maior generalização e maior complexidade. 
Pois, nessa questão, tem presente a interpretação gadameriana da 
situação de diálogo: 

O que sairá de uma conversação ninguém pode saber 
por antecipação. O acordo ou o seu fracasso é como um 
acontecimento que tem lugar em nós mesmos. Por isso, 
podemos dizer que algo foi uma boa conversação, ou que os 
astros nos foram favoráveis. São formas de expressar que a 
conversação tem seu espírito próprio e que a linguagem que 
nela discorre leva consigo sua própria verdade, isto é, “revela” 
ou deixa aparecer algo que desde este momento é (Gadamer, 
1997, p. 559). 

	A linguagem, na contemporaneidade, deixa de ser uma 
questão de instrumento marginal de uso e descrição cognitiva. A 
linguagem não se tornou apenas um modo de pensar, mas o modo 
como o ser humano passa a ser compreendido e compreende tudo 
o mais. Em Walter Benjamin, segundo a interpretação do professor 
Paulo Schneider, o ser humano é linguagem, isto é, ser humano 
e linguagem perfazem uma unidade em que o ser humano está 
angustiadamente à procura de si na linguagem que sempre já foi e 
é no mundo que sempre foi e é. 

A partir da hermenêutica, compreendemos nossa condição 
de ser na linguagem, num mundo que constituímos como 
expressão daquilo que pensamos e refletimos e do modo como 
agimos segundo critérios e valores que são assumidos, mesmo 
que provisoriamente, de modo que possam ser organizados em 
objetividades possíveis. Mas esse ser em um mundo não se dá 
primeiramente ao nível do dado e nem a ação é uma consequência 
de um estar num mundo do qual pudéssemos prescindir do que 
somos. Para Gadamer (1997), não há uma relação representativa 
da linguagem em relação aos fatos e à realidade. No movimento 
da linguagem, do qual participamos e somos parte, o resultado 



66  Sobre a Educação Escolar

não é passível de avaliação, tal como Kant queria no começo da 
Crítica da Razão Pura. A expressão mais acentuada dessa nova 
forma de pensar, que se tornou uma matriz disciplinar, pode ser 
encontrada em Gadamer, na sua afirmação de que “ser que pode 
ser compreendido é linguagem” (Gadamer, 1997, p. 687). Segundo 
Stein, quando falamos de linguagem, enquanto ela é o próprio 
mundo sobre o qual falamos, estamos tratando-a filosoficamente. 
É a “linguagem que está em questão quando falarmos das questões 
da hermenêutica, ou da hermenêutica filosófica. Trata-se de falar 
do mundo e de nos darmos conta de que não podemos falar do 
mundo a não ser falando da linguagem” (Stein, 1996, p. 14). 

Se a linguagem é o elemento que permite chegar aos objetos 
e também o mundo do qual falamos, é possível constatar que todo 
saber é proposicional enquanto afirmamos algo de algo. Dessa 
forma, o conhecimento que temos do mundo, dos objetos, é um 
conhecimento que se dá por meio da linguagem. Segundo Stein, 
essa condição manifesta que a linguagem e o mundo têm uma 
estrutura comum em que “o mundo tem a estrutura de algo como 
algo. Nossa compreensão do mesmo modo tem a estrutura de algo como 
algo” (Stein, 1996, p. 20). 

Na contemporaneidade, a racionalidade passa a ser 
entendida nesta relação com o mundo pelo sentido por meio 
das palavras, dos conceitos, em suma, na e pela linguagem. 
Mas não há apenas uma forma de compreender essa relação. 
Distintamente da hermenêutica, a filosofia analítica da linguagem 
tem como pressuposto geral que os seres humanos são capazes de 
usar enunciados assertóricos e predicativos e são capazes de falar 
(Tugendhat, 1998). Nesta concepção se manifesta um limite, 
colocado justamente pela hermenêutica, de que não existe um 
ser humano em estado neutro que seja capaz de em um dado 
momento fazer proposições assertóricas predicativas (Stein, 2000). 
Todo ser humano já nasce e está envolvido por uma história, por 
uma tradição que é o elemento da historicidade no próprio ser da 
linguagem (Gadamer, 2002, p. 171). 



Sobre a Educação Escolar 67  

Na relação entre os objetos e linguagem está presente a 
questão da historicidade, revelando um aspecto novo em relação 
ao tratamento da linguagem e do mundo segundo a concepção 
analítica, compreendida numa definição lógico-formal ou 
lógico-semântica daquilo que conhecemos. A posição analítica é 
questionada em seu cerne pela condição de pressuposição do dar-se 
de algo. O limite está na incapacidade de dar conta de todo nosso 
modo de ser cognitivo em relação aos objetos e coisas, em relação 
ao mundo. Por isso, é preciso que a semântica e a lógica tenham em 
conta a hermenêutica. 

As divergências entre as concepções hermenêuticas e 
analíticas revelam as buscas de universos de justificação da 
racionalidade filosófica. Cada uma aponta o limite da outra. Uma 
de não ter uma racionalidade pura. A outra de não poder trabalhar 
com a correção, com a verdade e a falsidade dos enunciados 
assertóricos e predicativos. Não é possível construir uma filosofia 
por meio de um ecletismo de ambas. Sempre chegamos aos objetos 
através da linguagem e podemos tratar este acesso sob a estrutura 
do algo como algo (Stein, 2000, p. 262). Mas as proposições não 
são acordadas por sua possibilidade de uma lógica interna de 
significados. “O que afinal de contas se faz o centro do pensar na 
reformulação da ontologia é o mútuo pertencer da palavra e da 
coisa. A linguagem não é um produto de mundo da subjetividade, 
ela é menos linguagem do homem do que linguagem das coisas...” 
(Oliveira, 2001, p. 247). 

É preciso reconhecer, nestas duas formas de filosofar, lugares 
próprios dentro da filosofia contemporânea. Para Heidegger, um 
deles é o como (logos) hermenêutico e o outro o como apofântico. 
O enquanto hermenêutico ou como hermenêutico, é o como do 
mundo, e o outro, o como apofântico é o como do discurso (Stein, 
2000). O primeiro é o como da nossa condição prática no mundo 
em que de alguma forma nós já sempre compreendemos as coisas, 
mas que se expressa via linguagem. 

Estas limitações das formas de pensar a linguagem em termos 
filosóficos revelam também uma interpelação de ambas, o que dá 



68  Sobre a Educação Escolar

um caráter ambíguo e obscuro à linguagem para a reflexão humana. 
E esta ambiguidade se enraíza na condição de ser do próprio ser 
humano, tornando-o condenado à dimensão de ser hermeneuta. Se 
toda pretensa transparência tem algum fundamento na dimensão 
de expressão da linguagem, esta já não tem nenhum fundamento 
na transparência. 

A filosofia não trata de objetos, por isso não é empírica, 
mas trata do modo como os objetos se dão, ou seja, ela tem um 
caráter transcendental – compreende as condições de possibilidade 
do dar-se. O conceito de logos hermenêutico procura afirmar que 
existe um sentido no qual nos movemos, que é compreendido 
como um horizonte onde a linguagem pode movimentar-se e 
significar, contemplando as condições do modo como os objetos 
se dão na linguagem. O sentido é compreendido como condição 
de possibilidade, em termos filosófico-hermenêuticos. “Tanto na 
palavra sentido como na palavra significado está implícita a ideia 
de linguagem como um todo” (Stein, 1996, p. 22). É uma forma 
filosófica de relação com o mundo, de tratar sobre o mundo 
entendido como linguagem. A linguagem, por mais que não 
tenha sido tratada acentuadamente pelas teorias do conhecimento, 
sempre esteve implícita como condição de possibilidade de todo 
conhecimento. “Se precisamos do sentido e do significado para 
conhecer, isto significa que precisamos da linguagem para podermos 
conhecer” (Stein, 1996, p. 22). 

A questão do sentido e da significação mudou a base da 
teorização da filosofia contemporânea. Ela já não podia mais ser 
sustentada pela relação de sujeito e objeto. Na hermenêutica, o 
sentido é condição prévia de conceber uma relação de sujeito e 
objeto, sobretudo na perspectiva de compreender que a linguagem 
não é mais um objeto entre outros que pode ser tratado pela 
filosofia. Ela é o modo como os objetos podem ser manifestados. O 
acesso aos objetos se dá pela questão da significação, pela questão 
do sentido, compreendido sempre em termos de linguagem. 

Naturalmente, em primeiro lugar se teria a necessidade de 
distinguir, na linguagem e pela linguagem, algo que era a condição 



Sobre a Educação Escolar 69  

de possibilidade da linguagem. A ficção que parece se impor é 
nós sermos capazes de nos pôrmos do lado de fora da linguagem 
e falarmos assim sobre ela. Não podemos falar do lugar da não-
linguagem sobre a linguagem. Só falamos de dentro da linguagem 
sobre a linguagem (Stein, 1996, p. 25). 

Esse modo de interpretar nossa condição humana se tornou 
possível por uma concepção que compreende o nosso acesso ao 
mundo como uma totalidade – ser-no-mundo – que se dá como 
compreensão em sentido ontológico e não epistemológico. O 
conceito de compreensão recebe em Heidegger um segundo sentido, 
mais originário, em relação àquele que significa compreender 
uma proposição, compreender uma interpretação, no sentido de 
apreender um significado ao modo de um processo cognitivo. O 
compreender se torna um existencial do ser humano, o modo de 
ser mais fundamental enquanto ser-no-mundo. A hermenêutica 
abriu um espaço que não se reduz ao lógico-formal, e ainda mais, 
um universo que é prévio e até mesmo condição de possibilidade 
do lógico-formal. No entanto, não pode dispensá-lo porque ele 
se mantém numa relação que faz parte da linguagem como um 
todo. As ciências humanas, as teorizações lógico-formais, estudam 
a estruturação do sentido – perguntam pela estrutura do sentido. 
A hermenêutica faz uma pergunta prévia, que é pelo sentido da 
estrutura. A forma mais originária da linguagem é a estrutura 
prévia de sentido. O ser humano, enquanto ser-no-mundo, é um 
ser hermenêutico. Isso constitui a particularidade da hermenêutica 
filosófica que trabalha com a estrutura do sentido como condição 
prévia de reflexão para as ciências humanas. 

A partir dessa argumentação heideggeriana, Gadamer 
afirma que a questão central da hermenêutica filosófica não é 
aquilo que está na ordem do dado, dos fatos, daquilo que queremos 
ou fazemos, “mas o que ultrapassando nosso querer e fazer, nos 
sobrevém, ou nos acontece” (Gadamer, 1997, p. 14). Esclarece 
o processo que vai daquilo que nos acontece, aquilo que pode 
ser avaliado pela situação hermenêutica, até aquilo que se torna 
manifesto como ordenação discursiva do logos, do conhecimento. 



70  Sobre a Educação Escolar

O discurso hermenêutico não é apenas um discurso que manifesta 
aquilo que se dá no universo das pressuposições, mas é também um 
discurso que é preciso interpretar e ao mesmo tempo um discurso 
interpretativo. 

3 Considerações finais 

A linguagem é o lugar em que o ser humano e o mundo se 
apresentam em seus sentidos e significados. Podemos dizer que ela é 
a condição de possibilidade, um transcendental linguístico, segundo 
Apel (2000), do conhecimento do mundo e reconhecimento do ser 
humano num mundo com outros. Da mesma forma que não há um 
conhecimento do objeto em si como afirmava Kant (2000), não pela 
impossibilidade de ligação entre o entendimento e a sensibilidade, 
mas porque o mundo sempre se apresenta pela linguagem ou o 
mundo é o mundo da linguagem, podemos afirmar que não há 
um conhecimento do ser humano em si, mas um conhecimento 
sempre mediado pela linguagem. Segundo Gadamer, o “homem é 
um ser vivo dotado de linguagem” e que para “todo conhecimento 
de nós mesmos e do mundo, [é preciso considerar que] sempre já 
fomos tomados pela nossa própria linguagem” (Gadamer, 2002, 
p. 176). Compreendemos que essa argumentação constitui-se 
em uma nova base para o conhecimento, em que o mundo e os 
seres humanos, inseridos numa tradição, procuram apreender o 
modo como se constituíram e se constituem numa perspectiva 
de convivência comum. Essa proposição perpassa o todo da nossa 
argumentação em que a linguagem se constitui o pressuposto mais 
geral do conhecimento tendo como horizonte a constituição de um 
mundo comum que se renova pelo diálogo entre as gerações.  

Na perspectiva da hermenêutica, quando afirmamos que 
o ser humano é linguagem, não queremos formatar um estatuto 
epistemológico de uma questão antropológica e nem uma 
epistemologia sobre uma interpretação original inconcussa do ser 
humano. Insistir na questão de abertura, do logos hermenêutico 
e da dimensão de ambiguidade da linguagem é manifestar a 



Sobre a Educação Escolar 71  

condição de definições sempre provisórias constituídas de uma 
objetividade pensante (Kant) em que, tanto o ser humano quanto 
a linguagem permanecem indefinidos enquanto se quer pensá-
los como dados objetivos. O não enredamento num objetivismo 
que segue da modernidade pelo viés da autoconsciência para a 
contemporaneidade pelo viés das ciências da linguagem têm na 
compreensão o modo de ser e estar na linguagem que tem seu 
sentido sempre em questão na e pela interpretação, e nunca dado 
nem acabado. 

Assim, é pelo diálogo vivo que ultrapassamos o objetivismo 
da modernidade que passa a estar na base das formas de instrumentos 
tecnológicos de interação. Compreendemos que os instrumentos 
colaboram para a comunicação humana em sociedade, mas que eles 
não se constituem em um ciberdiálogo nem num hiperdiálogo em 
que o encontro entre os seres humanos seria dispensável. “Porque 
o verdadeiro diálogo tem sua origem no encontro entre pessoas 
dispostas a ouvirem-se mutuamente – expondo-se, nas próprias 
opiniões, à avaliação do outro – e a abrirem-se, nesse mesmo 
movimento, ao que nunca emergiria, até então, no horizonte de 
sua própria compreensão” (Flickinger, 2010, p. 79). 

            





Capítulo 5

SOBRE O HUMANO E SUAS 
TECNOLOGIAS

1 Introdução

Vivemos um modo específico de tecnicismo no século 
XXI. Precisamos compreendê-lo para poder viver na 

perspectiva do bem comum, com maior grau de dignidade possível 
para todos. Tornar manifestos os critérios e os pressupostos de sua 
interpretação é condição para superarmos os constantes achismos, 
típicos de nossa época, na qual todos podem comentar sobre tudo, 
mesmo que não tenham um embasamento adequado. O elemento 
determinante de nosso tecnicismo não é a materialidade dos 
instrumentos que são produzidos freneticamente, mas o elemento 
imaterial – cultural, por assim dizer – que ele veicula, maquiando o 
humano em objetificação e em movimentos de irreflexão.

A constatação do século passado é que vivemos uma época da 
técnica. O conceito de técnica, etimologicamente, remete ao grego 
techne, que significa originariamente uma arte e uma capacidade 
de feitura (Gadamer, 1983). Assim, techne significa o ser capaz e o 
fazer de uma obra que se tornará presente no mundo depois de sua 
produção. Pela techne, produz-se uma coisa que não estava aí no 
mundo, mas que agora aparece por meio desse ser capaz de fazer. 
Ela é um saber que constitui um determinado ser capaz-de-fazer, 
seguro de si mesmo, no contexto de uma produção. 

O tecnicismo é a exacerbação de um modo de produção, 
que é sempre a produção de nosso mundo enquanto um artifício 
humano, de inovações científico-tecnológicas de instrumentos 
que fazem do mundo uma grande reserva de consumo e de ideias 
que orientam ou moldam o comportamento. O sufixo ismo, em 
seu sentido etimológico – grego ismos, latim ismos – significa uma 



74  Sobre a Educação Escolar

espécie de intoxicação (no caso da medicina), uma “generalização 
do substantivo primitivo” (Ribeiro, 2016), a “expressão de uma 
verdade absoluta” de uma doutrina política, religiosa ou cultural 
(Houaiss, 2007) ou de um modo de organização do mundo humano. 
Um questionamento dos motivos dessa exacerbação manifesta 
uma interrogação fundamental sobre o ser humano enquanto tal, 
sobre seu sentido e seu ser. Acreditamos que nossa suspeita e nossas 
indagações ao tecnicismo atual se referem fundamentalmente a 
esta perspectiva ontológica, mas que se mostra em particularidades 
teóricas com tom pedagógico, psicológico, sociológico ou filosófico.

2 Argumentação

Para compreender a especificidade de nossa época e 
como nela podemos vislumbrar alguns indícios reflexivos para 
pensar o humano em sua constituição, sobretudo pela formação, 
enveredamos por uma leitura particular da tradição que tem seus 
modos específicos de tecnicismo e narrativas diversas.

Uma velha tradição bíblica, reelaborada pela hermenêutica 
contemporânea (Gadamer, 2009), ao apresentar ideias sobre o 
modo do saber fazer, a técnica, procura prestar contas à história 
da humanidade por meio de uma escuta das vozes de nossos 
antepassados. A partir desse gesto de voltar-se reflexivamente à 
tradição, acreditamos que o tecnicismo não é uma especificidade de 
nossa época, pensando-o como uma generalização de um saber fazer 
humano na configuração do seu mundo. Sobretudo, porque ele não 
pode ser limitado a instrumentos materiais, virtuais ou códigos, 
como os designados hodiernamente por novas tecnologias, que se 
tornam nosso modo comum de viver, organizar e compreender 
o mundo. Reafirmamos, então, que nossa época tem apenas um 
modo particular de tecnicismo na história da humanidade, com 
diversas narrativas que se encontram/desencontram. 

As narrativas sobre o tecnicismo na história da humanidade 
são diversas. Vamos apresentar apenas alguns exemplos em áreas 
distintas do conhecimento, sem a mínima pretensão de uma 



Sobre a Educação Escolar 75  

historiografia completa ou exaustiva, para ilustrar a tese apresentada 
acima.

Na literatura antiga, encontramos em Antígona, de Sófocles, 
um modo exemplar de questionamento do tecnicismo de uma 
época interpretada como mítica. Narrativa que expressa toda a 
vivacidade do amor fraternal, quando se vê sob os limites do poder 
do governo e das leis, mostra o embate até a morte de dois irmãos, 
dos quais um, Polinice, é proibido, por um edito de Creonte (rei), 
de receber os ritos funerais, concedido apenas a Etéocles. A luta da 
personagem Antígona é contra um tecnicismo legalista, moral e 
político, que atrofia a dignidade do enterro de seu irmão que, que 
foi condenado a vagar errante por 100 anos às margens do rio que 
corre em direção ao mundo dos mortos, seguindo o destino da 
condenação vital que já herdara de seu pai Édipo, condenação de 
perda de seus dois irmãos e condenação de desentendimento com 
sua irmã Ismênia. Sua ação fraternal se torna crime por desagradar 
“Creonte, Filho de Meneceu, o inimigo, e o amigo deste país!” que 
é o senhor a quem, por ora, “compete impor a lei que te convier, 
tanto aos vivos, como aos mortos” (Sófocles, 2016, p. 16).

Na literatura moderna, a peça Hamlet, de Shakespeare, 
apresenta um conjunto de argumentações que buscam manifestar 
apenas o que é e quem é o ser humano, digladiando com o tecnicismo 
da retórica e da etiqueta. Assim, na trama que vai desde a morte 
do velho Hamlet até a morte do filho Hamlet, morre a maioria das 
personagens, porque não se encontra o sentido de ser do humano a 
não ser na conversa com o coveiro e na luta até a morte como prova 
da fidelidade à identidade de quem se é.

Ser ou não ser, eis a questão: será mais nobre Em nosso espírito 
sofrer pedras e setas

Com que a Fortuna, enfurecida, nos alveja,

Ou insurgir-nos contra um mar de provocações E em luta pôr-
lhes fim? Morrer, dormir: não mais. Dizer que rematamos com 
um sono a angústia



76  Sobre a Educação Escolar

E as mil pelejas naturais – herança do homem: Morrer para 
dormir… é uma consumação

Que bem merece e desejamos com fervor.

Dormir… Talvez sonhar: eis onde surge o obstáculo: Pois 
quando livres do tumulto da existência,

No repouso da morte o sonho que tenhamos Devem fazer-nos 
hesitar: eis a suspeita

Que impõe tão longa vida aos nossos infortúnios. [...]

De todos faz covardes a consciência. Desta arte o natural 
frescor

De nossa resolução definha sob a máscara do pensamento E 
empresas momentosas se desviam da meta

Diante dessas reflexões, e até o nome de ação perdem. Mas, 
silêncio! (Shakespeare, 2016, p. 82-83).

Contemporaneamente, Machado de Assis (2016a), no 
conto o Espelho, apresenta uma reflexão filosófica e literária sobre 
a constituição do humano, em sua essência, a partir do conceito 
de alma. O debate entre as personagens parte do critério de que o 
ser humano tem duas e não apenas uma alma, e que seu processo 
de formação se dá por uma relação dialética de ambas, de um 
caminho que vai do externo para o interno e outro, do interno 
para o externo. A personagem Jacobina manifesta o paradoxo da 
constituição externa da alma ao se perder no que ela veste, no 
que ela come, nos seus hábitos e nos seus costumes. Quando este 
visita sua tia, recebe em seu quarto um espelho da Família Real 
Portuguesa que vai ser o molde para seu ser e fazer cotidiano. Ele 
somente se reconhece somente enquanto um ser quando o espelho 
reflete sua imagem como alferes. O tecnicismo desse modo de ser, 
moldado pelas externalidades, tem como resultado que “O alferes 
eliminou o homem” em Jacobina. 

O conto Um homem célebre, também de Machado de 
Assis (2016b), narra a fixidez de um conceito de erudição musical 
que atrofia o talento de Pestana, alguém que tem o maior dom 
para compor polcas. Mas seu sonho estava fixo na busca de uma 



Sobre a Educação Escolar 77  

composição musical igual às de Mozart, Beethoven, entre outros 
clássicos. O mundo da música erudita jamais poderia ser regido 
por uma polca, estilo do qual ele estava se tornando um “clássico”. 

Não poderíamos deixar de lembrar do conto O Alienista 
(2016c), cuja personagem central é Simão Bacamarte, um cientista, 
talvez professor, mesmo que as crônicas não digam isso de modo 
explícito. Simão é ser de ciência: o mundo, os homens, a razão, a 
loucura, os sentimentos, tudo é como é sob os princípios da ciência. 
Até mesmo suas relações sexuais são  realizadas sob os cálculos mais 
precisos da matemática cartesiana. Mesmo adotando o caráter 
revisionista dos critérios científicos sobre o objeto de investigação, 
o cientista de Itaguaí, não pensa, não interpreta, não compreende 
a loucura de outra forma que não seja a da ciência, e não há nada 
mais importante e mais digno no mundo do que a ciência, mesmo 
que isso incidirá na internação por demência do próprio cientista.

- Trata-se de coisa mais alta, trata-se de uma experiência 
científica. Digo experiência, porque não me atrevo a assegurar 
desde já a minha ideia; nem a ciência é outra coisa, Sr. Soares, 
senão uma investigação constante. Trata- se, pois, de uma 
experiência, mas uma experiência que vai mudar a face da 
Terra. A loucura, objeto dos meus estudos, era até agora uma 
ilha perdida no oceano da razão; começo a suspeitar que é um 
continente.

[...]

Suponho o espírito humano uma vasta concha, o meu fim, Sr. 
Soares, é ver se posso extrair a pérola, que é a razão; por outros 
termos, demarquemos definitivamente os limites da razão e da 
loucura. A razão é o perfeito equilíbrio de todas as faculdades; 
fora daí insânia, insânia e só insânia (Assis, 2016, p. 18-19).

Poderíamos permanecer no âmbito da literatura para 
mostrar toda a dimensão histórica das variantes do tecnicismo 
enquanto generalização centralizadora de saber fazer humano por 
apenas um de seus modos. A literatura é, em boa medida, uma 
forma de denúncia e de enfrentamento dessa generalização. Mas, 
é preciso ter em conta que no seu interior há sempre formas 



78  Sobre a Educação Escolar

exacerbadas do seu próprio saber fazer e não apenas em dimensões 
gerais da organização do mundo humano.

Na música clássica há um caso exemplar: Mozart. Sua 
genialidade esteve num embate constante com os representantes 
da música oficial, sobretudo dos compositores da corte e da fixidez 
ideológica de que a ópera deveria ser composta em língua italiana. 
Mozart enfrenta tanto a normatividade sobre a quantidade das notas 
musicais que caracterizam uma ópera oficial quanto a criação de 
novos estilos e em língua alemã, que, mais tarde, com seu sucesso, 
permitiram o deboche de regentes e compositores italianos, com 
ênfase sobre os concertos sobre o amor, dizendo que estes músicos 
não tinham condições de uma composição sobre tal assunto, visto 
que eram feios e gordos. Esse enfrentamento lhe custou o fracasso 
da sua vida material. Na obra Sociedade dos indivíduos, Norbert 
Elias afirma que a dependência material da aristocracia da corte fez 
de Mozart um fracassado em vida, mas um vitorioso na história 
da música, pelo fato de se constituir como “artista autônomo que 
primariamente buscava seguir o fluxo de sua própria imaginação 
e os ditames de sua própria consciência artística” (Elias, 1994, p. 
136).

Na psicologia, diversos autores podem ser apontados 
como exemplos, dos quais mencionamos apenas Freud e Lacan. 
O primeiro, ao enfrentar toda a questão do tabu em relação ao 
desejo, à libido e à sexualidade. O segundo, no enfrentamento 
do absolutismo da linguagem pela analítica, lógica e ciência da 
linguagem, entendida como instrumento pela qual se poderia dizer 
tudo, ao afirmar que o próprio inconsciente é linguagem e que o 
corpo se manifesta na linguagem e,  nessa manifestação, trai-se a si 
mesmo.

Na tradição bíblica, existem diversas narrativas que 
manifestam enfrentamentos de modos de tecnicismo. Desde o 
paradigmático Abraão (Gn 21,1-7; 22, 1-18), que é conduzido por 
uma concepção de Deus a matar o seu próprio filho, mas que a 
enfrenta de uma forma inovadora, pela escuta de outra tradição, ao 
não matar seu primogênito. Nos evangelhos, as narrativas do saber 



Sobre a Educação Escolar 79  

e fazer de Jesus Cristo mostram o seu enfrentamento ao farisaísmo 
por meio da colheita de espigas (Lc 6,1-5) e por meio de curas (Mc 
2,5-12), entre outras ações, realizadas em dia de sábado, o que, 
segundo a lei da época, era uma ação pecadora.

Na teologia, diversas elaborações foram proibidas, 
começando pela teoria do padre –  muito conhecido na ciência, 
formulada por Copérnico, que, por sua teoria heliocêntrica, 
foi condenado à morte ou a abdicar de suas crenças – , e, 
posteriormente, concepções teológicas que influenciaram em outras 
áreas de conhecimento como a astronomia de Galileu, a filosofia de 
Descartes, entre outras. Também, contemporaneamente, Juan Luís 
Segundo, teólogo uruguaio, e Gustavo Gutierrez, teólogo peruano, 
tiveram suas elaborações contestadas por uma teologia oficial e 
europeia. A igreja, sobretudo no período medieval, significou 
uma forma de tecnicismo, por suas concepções de organização do 
mundo vivido e de sua ligação com a política, configurando estados 
teocráticos absolutistas.

A filosofia surge como questionamento de um tecnicismo 
mítico de compreensão moral, política e religiosa do mundo. Os 
primeiros filósofos, Tales, Anaximandro, Heráclito, Parmênides, 
entre outros, buscaram estabelecer outros princípios justificadores 
para a physis em todas as suas interpretações. Com a invenção da 
escrita, a utilização da moeda nas trocas comerciais, a lei escrita, 
a consolidação da democracia, o desenvolvimento de técnicas 
e utensílios para ampliar a produção, as grandes navegações e as 
aberturas culturais na interação com outros povos, as narrativas 
míticas já não davam conta da explicação do mundo humano (Reale; 
Antiseri, 1990). Platão (2016), no Mito da Caverna, busca ilustrar 
uma outra possibilidade de compreensão do mundo, não apenas 
na perspectiva material da própria physis, mas fundamentalmente 
na sua dimensão conceitual. A saída da caverna é uma saída das 
correntes de um tecnicismo compreensivo naturalista da physis.

Na modernidade, Descartes é criticado até hoje por, em 
algum momento, ceder à pressão eclesial e conceber Deus como 
causa lógica e ontológica do cogito, ergo sum. Todavia, sua elaboração 



80  Sobre a Educação Escolar

abriu a modernidade com um novo fundamento e com uma nova 
perspectiva de conhecimento e de verdade. Kant, ao conceber a 
relação de determinação do entendimento para com a sensibilidade 
pela imaginação transcendental, rompe com o tecnicismo da teoria 
do conhecimento racionalista centrada na subjetividade e com o 
da teoria do conhecimento empirista centrada na objetividade. Ao 
questionar o que significa a própria modernidade, a racionalidade e 
o ser humano, com a pergunta O que é o Esclarecimento/Iluminismo, 
Kant já aponta para um tecnicismo imperante que atrofia o seu 
significado mais pleno: “Preceitos e fórmulas, esses instrumentos 
mecânicos destinados ao uso racional, ou antes ao mau uso de seus 
dons naturais, são os entraves desses estado de minoridade que se 
perpetua” (Kant, 2016, p. 2).

Na contemporaneidade, Heidegger, Adorno, Gadamer, 
Arendt, Ricoeur, Vattimo, Agamben, manifestam diversas 
interpretações do tecnicismo na organização do mundo humano. 
Ainda poderia discorrer sobre a história da política, da sociologia, da 
pedagogia e suas narrativas sobre como compreendem o tecnicismo 
em sua história. Também, sobre as formas de governos ditatoriais, 
totalitários, em suas diversas faces.

Em todas essas narrativas, encontramos alguns elementos 
para compreender que, como um aperitivo apenas, não precisamos 
perder o alento sobre nossa época, constatação que parece dominar 
as opiniões daqueles que veem no tecnicismo atual uma ameaça à 
vida neste planeta. Gadamer (1983, p. 10), numa passagem, afirma: 
“Uma das consequências da técnica é o haver conduzido a uma tal 
manipulação da sociedade humana, da opinião pública, das formas 
de vida de todos nós que, às vezes, se chega quase a perder o alento”. 
Uma constatação de um grande filósofo não seria o suficiente 
para aceitarmos de bom grado que realmente vivemos uma época 
diferente de todas as outras, como dizem os mais apaixonados pela 
técnica e também os mais mal-amados em relação a ela? Ou ainda, 
justificar que realmente vivemos uma época de tempos sombrios 
que tem como causa o tecnicismo, utilizando de forma apressada 
e unilateral a expressão do pensador italiano Giorgio Agamben 



Sobre a Educação Escolar 81  

(2016, p. 2): somos uma classe perigosa! Expressão manifesta após 
a implantação do sistema de controle de entrada nos EUA, após o 
histórico 11 de setembro. Entretanto, para não falar dos que apenas 
têm uma atitude de suspeita, Gadamer e Agamben, reportamo-
nos ao filósofo Pierre Lèvy (1999), que tem uma posição de 
encantamento para com o tecnicismo atual, afirmando que nossa 
época é o alvorecer de uma nova humanidade, mais comunicativa, 
mais dialógica, mais capaz de uma relação intensa com o maior 
número possível de seres humanos. Nenhuma dessas expressões 
são manifestações que dizem respeito somente à nossa época. O 
assombro já estava presente, só para lembrar uma expressão, no 
totalitarismo militar do Império Romano. E o gozo múltiplo da 
interpretação de uma época, com o desenvolvimento da ciência, 
expresso por Rogério Bacon: o que nos resta é tornar-nos deuses!

Acreditamos que grande parte de nossas falas, de nossas 
reflexões, que carregam decepções, alegrias, desespero e esperança, 
estão focando apenas em uma parte do tecnicismo atual, nem 
sempre a de maior importância e a mais fundamental. É quase 
unânime a reclamação de pais sobre seus filhos, de professores sobre 
seus alunos, de padres e pastores sobre seus fiéis, de que as novas 
gerações “não querem nada com nada”, em todos os sentidos; de 
que as novas gerações são uns zumbis dos celulares conectados à 
internet, fixados, concentrados em sites, aplicativos e programas de 
relacionamento ou de jogos. Essa é uma questão que merece toda 
uma reflexão, mas não acreditamos ser a mais importante.

Acreditamos que existem três questões importantes para 
serem pensadas sobre nossa época, com seu modo específico de 
tecnicismo. Elas podem encaminhar para algo fundamental sobre 
nosso modo de viver no presente. A primeira, é sobre os sistemas de 
conexão da comunicação e informação entre seres humanos e, por 
isso, de controle geral, gerenciados por códigos de computadores 
com sede estabelecida nos Estados Unidos, o ICANN - Internet 
Corporation For Assigned Names and Numbers. Com sede em Los 
Angeles, segue as determinações de Washington, o que outorga 
um poder inigualável aos Estados Unidos. Em teoria, eles têm o 



82  Sobre a Educação Escolar

poder de monitorar os acessos de qualquer sítio e em qualquer 
país que seja. Além disso, podem bloquear todo e qualquer envio 
de correio eletrônico de qualquer lugar do mundo. Mesmo que 
nunca tenham feito isso e que nunca realizem essas limitações que 
afetam a comunicação dos outros, eles têm os mecanismos para 
fazer. Esse domínio é uma reclamação constante de outros países 
desenvolvidos. Supondo que fosse aberto esse domínio para um 
organismo das Nações Unidas, ainda assim não há garantia de 
que haja uma justiça para com todas as nações e povos sobre a 
participação no ciberespaço (Ramonet, 2004). E temos que escutar 
que somos uma humanidade bem informada. Informada por quem, 
com o quê, com qual finalidade, ...? Se nos perguntarmos sobre a 
catástrofe de Mariana/Minas Gerais, o que realmente se sabe além 
daquilo que a TV e as agências de notícias transmitem? Quais os 
critérios de confiabilidade que podem indicar a veracidade do dito?

Movimentos na Europa contra o Facebook revelam uma 
tendência de conscientização do sistema de controle da vida das 
pessoas para fins comerciais, políticos, entre outros, dos grandes 
grupos de mídia. Não existe nada privado nas mensagens que são 
veiculadas por aparelhos conectados à internet. Quem veicula sua 
comunicação pela internet já não é mais dono daquilo que fala/
comunica. Tudo pode ser rastreado. Lèvy (1999) tem razão ao 
afirmar que o sistema de informação se transformou. Hoje, nós, 
o público, somos quem se alegra e gasta seu tempo com vídeos do 
WhatsApp, pela relação de todos-todos, e não mais pela relação de 
um-todos como é o caso da TV e do Rádio; somos os informantes. 
Nós informamos nossos gostos, nossas opções, nossos desejos, 
até mesmo os mais secretos, que escondemos de alguns de nossos 
próximos, como pais, parentes ou parceiros e parceiras amorosas, 
para as grandes operadoras do sistema de informação, de publicidade 
e de venda. Como exemplo, citamos as propagandas que aparecem 
dentro de nossas caixas de e-mails, cada vez que buscamos por 
operadores de compras, sejam de carros, de passagens, de celulares, 
entre outros.



Sobre a Educação Escolar 83  

Enquanto o domínio dos códigos de computadores for 
propriedade de grupos, de corporações ou de alguma nação, mesmo 
que na forma de sede, de controle apenas ou de configurações, não 
se pode pensar num mundo comum informacional. Vive-se um 
tecnicismo do controle da informação que incide no controle do 
conhecimento, da verdade, e dos modos de vida. Gadamer (2000) 
aponta para o risco da perda da liberdade de nosso pensamento, 
uma das instâncias que ainda temos uma certa privacidade 
enquanto não colocamos na rede. Saber o que está sendo pensado 
é tão importante para os sistemas de monitoramento e controle 
quanto o que se consome em termos de alimentos, vestimentas, etc.

A segunda questão que marca o tecnicismo de nossa 
época é o domínio dos códigos genéticos, do DNA, do Genoma 
Humano e de toda a estrutura de vida do planeta (Habermas, 
2010). Há muito tempo que as grandes empresas multinacionais 
estão mapeando os códigos vitais da vida. Sabe-se que há inúmeras 
mulheres e inúmeros homens na região amazônica, para um 
exemplo apenas, vestidos de missionários, coletando tudo o que 
pode fornecer informações substanciais que servem para a criação 
de vírus e de antídotos. A vida humana e de todas as outras espécies 
passa a ser mais um produto que pode ser negociado no grande 
mercado farmacológico com todos os tipos de drogarias. A criação 
de doenças em laboratórios entre tantas outras criações biológicas 
são apenas a ponta do iceberg. Não somos mais donos de nossa vida 
e nem de nossa morte; os nossos corpos já não nos pertencem.

Também, todo o sistema de insumos que são manipulados 
para a produção de alimentos é resultado desse mapeamento. A 
única palavra que Heidegger proferiu sobre o nazismo, é de que ele 
continua em muitos setores da vida, não mais numa perspectiva 
étnica, enfatizando, sobretudo, sua permanência na produção de 
alimentos, em que nossas lavouras são campos de concentração 
abertos e legalizados juridicamente e pela opinião pública. Nossos 
pais não colhiam soja se não plantassem e se o clima fosse totalmente 
desregulado. Hoje, se não passar defensivo antes de plantar, quando 
está nascendo, quando está crescendo, quando está florescendo, 



84  Sobre a Educação Escolar

quando está se desenvolvendo, quando está secando e quando está 
colhendo, realmente não se colhe praticamente nada.

E temos que escutar que os problemas estão nos vírus 
virtuais, nos vírus físicos e mentais que atingem os seres humanos 
e nos vírus – pragas – que afetam a nossa natureza envolvida na 
produção de alimentos. Extinguimos espécies de relações, de 
formas de vida e criamos outras, todas na perspectiva de uma vida 
humana e de uma natureza controladas.

Uma terceira questão que, por sua vez, perpassa as outras 
duas, é a dos códigos financeiros operados por toda uma rede 
de negócios, índices, cálculos e ordenamentos bancários e da 
bolsa de valores. Os valores são alterados segundo uma lógica 
incompreensível para a quase totalidade do planeta. A bolsa sobe, 
a bolsa desce, e sobe novamente, mesmo que todo o mundo segure 
bem firme a sua.

Acreditamos que uma transformação social, hoje, depende 
não mais de uma revolução do proletariado como queria Marx, não 
mais do enfrentamento dos sistemas geradores de uma cultura de 
massa, como queriam os autores da Escola de Frankfurt e não mais 
com uma ética do diálogo contra uma razão instrumental, como 
queria o Habermas das décadas de 1970 e 1980. Mas, com uma 
decisão política republicana e democrática compartilhada sobre os 
ordenamentos da vida que estão em jogo nesses grandes sistemas 
complexos de operacionalização da comunicação/informação nossa 
linguagem; da operacionalização da saúde/doença do planeta, 
nosso bios; da operacionalização dos resultados da produção de 
bens e produtos, nossa riqueza. E, sobretudo, que a política com a 
participação do povo são esteja sob o regime de escravidão dessas 
operacionalizações.

Compreendemos que essas três questões não dão conta de 
todo o tecnicismo de nossa época. Temos toda uma questão jurídica 
e legalista que criou operadores intocáveis, donos do justo e do 
injusto. Temos uma cultura de pão e circo, não mais operada pelo 
poder político, mas pelo poder midiático. Bradamos aos quatro 



Sobre a Educação Escolar 85  

cantos que pagamos muitos impostos para os governos municipais, 
estaduais e federais, algo em torno de 30%, mas “esquecemos” 
que cantamos o hino nacional para algumas diversões que nos 
cobram praticamente o mesmo valor por meio do marketing, da 
publicidade ou da propaganda dos produtos que consumimos 
diariamente, com a diferença de que isso vai apenas para algumas 
contas bancárias de “nossos amados ídolos”.

Enquanto cidadãos responsáveis por este mundo e pela 
entrada das novas gerações, para utilizar a formulação de Hannah 
Arendt (1997), nossa preocupação maior  é:  que  as  novas  gerações  
não  prestam  atenção  na  formação  que compartilhamos por meio 
da escola e outros meios porque estão vidrados no celular falando 
pelo Facebook ou pelo WhatsApp? É também, sim, mas não pelo 
motivo apenas pedagógico.

Nesta questão há uma perspectiva de leitura sobre a 
formação do humano em uma época da técnica. Surge a fatídica 
pergunta: o que fazer diante dessa situação? Acreditamos que isso 
não é tarefa para uma pessoa, nem para uma área de conhecimento, 
mas para um conjunto de pessoas, o que dá um bom indicativo de 
a universidade ser um espaço privilegiado para isso. Argumentamos 
que isso consiste em pensar alguns indicativos de reflexão, resultados 
de pesquisas, estudos próprios e interlocuções entre professores, 
cientistas, administradores, economistas, etc. Apresentamos uma 
perspectiva com os pés e a cabeça na filosofia, que precisa estar 
em diálogo com outras áreas do conhecimento para que possa 
ter alguma “eficácia”. Acreditamos que a psicologia, a sociologia, 
a pedagogia, têm interpretações distintas e, por isso, deveriam 
apresentar seus argumentos num diálogo interdisciplinar.

Insistimos no conceito de reflexão, que precisa ser 
recuperado, reafirmado e qualificado em sua importância, sobretudo 
em todas as instituições de educação. Refletir antes de propor 
qualquer possibilidade do fazer algo em relação à situação tecnicista 
da atualidade. Com isso, não inventamos nada, apenas escutamos 
atentamente ao conceito de techne, enquanto saber fazer. Saber fazer 
e não apenas fazer ou apenas saber. Heidegger manifestou toda a 



86  Sobre a Educação Escolar

importância dessa questão ao apresentar a diferenciação entre um 
pensar meditativo e um pensar calculante. A própria universidade 
parece estar escrava de um pensar calculante, até mesmo nas áreas 
que sempre foram compreendidas como humanas e reflexivas. 
Mesmo sem dar-se conta, mas por necessidades operativas 
administrativas e financeiras, acabam adotando um modelo de 
engenharia. Temos, assim, engenheiros da educação, engenheiros 
da psique, engenheiros do social e do cultural, engenheiros da 
própria sophia. Não quer dizer que esse modelo não seja importante 
ou central para o nosso mundo, mas não é o único e nem o mais 
fundamental.

O primeiro indício reflexivo é inspirado na fenomenologia 
de Husserl, expresso no seu lema: retorno às coisas mesmas. 
Acreditamos que o ser humano precisa fazer um retorno ao ser 
humano mesmo, não em uma perspectiva de teoria de conhecimento 
ou de um pensar filosófico rigoroso, como Husserl fez de diversos 
modos, mas sobre toda a condição humana. Esse retorno constitui-
se em um momento reflexivo que mergulha no sentido, no ser, 
na linguagem, na moral e na ética, na cultura, não para encontrar 
um ser humano puro em si sem as construções históricas, mas 
justamente para compreender suas necessidades, suas possibilidades, 
seu nascer, viver e morrer para além daquilo que se apresenta como 
necessário para nossa época. Com isso, ressignificar o viver humano 
carregado de tantos conceitos, de tantas teorias, de tantas coisas que 
são vendidas como conditio sine qua non de um viver razoável em 
sociedade. É uma tarefa de cada geração humana, pois o sentido de 
ser é construído historicamente.

Uma das questões centrais dessa perspectiva fenomenológica 
é uma revisão sobre o distanciamento que a ciência tem produzido 
em relação ao mundo da vida (Husserl, 2008). Husserl (2008), 
nas últimas obras, argumenta que esse distanciamento se estendeu 
de tal forma que a ciência praticamente abandonou o mundo da 
vida. O trágico desse abandono ressoa em toda sua intensidade na 
obra Ser e Tempo (2008), de Martin Heidegger, com a interpretação 
da história ocidental como história do esquecimento do ser que, 



Sobre a Educação Escolar 87  

em boa medida, é uma história do esquecimento de dimensões e/
ou do próprio ser humano. Heidegger (2008) constrói um novo 
paradigma filosófico cuja matriz é o ser-no-mundo. Os existenciais 
do Dasein manifestam a condição primeira do humano que é ser-
no-mundo. Busca-se, em ambas teorizações, de mestre e discípulo, 
recuperar o chão esquecido da experiência humana de ser uns com 
outros numa disposição afetiva prévia (vorhabe, vorsicht, vorgriff)7 

a toda e qualquer fragmentação na forma de um saber que passa a 
ser ciência.

Todo o universo da ciência é construído sobre o mundo 
vivido, e se queremos pensar a própria ciência com rigor, 
apreciar exatamente seu sentido e seu alcance, precisamos 
primeiramente despertar essa experiência do mundo, da qual 
ela é expressão segunda. A ciência não tem e jamais terá o 
mesmo sentido de ser que o mundo percebido, pela simples 
razão de que ela é uma determinação ou uma explicação dele 
(Merleau-Ponty, 1999, p. 3).

Fernando Pessoa, sob o heterônimo Alberto Caeiro (2016), 
em Guardador de Rebanho, apresenta esse desafio ao tecnicismo 
conceitual na forma de poema.

Que pensará isto de aquilo? Nada pensa nada. Terá a terra 
consciência das pedras e plantas que tem? Se ela a tiver, que 
a tenha… Que me importa isso a mim? Se eu pensasse nessas 
cousas, Deixaria de ver as árvores e as plantas. E deixava de 
ver a Terra, Para ver só os meus pensamentos…  Entristecia e 
ficava às escuras. E assim, sem pensar tenho a Terra e o Céu.

Gadamer (2000) reclama pela necessidade de um retorno 
do conceito à palavra, desacreditada e marginalizada pela ciência 
ocidental. A ciência é a instância do conceito sobre o mundo 
humano que primeiramente era palavra. A cultura ocidental se 
constitui como ciência. Nesse processo de construção do saber, é 
necessário um processo de desconstrução, para compreender o que 
significa saber na organização da sociedade, vislumbrar os limites 
e as possibilidades do saber, enfim, é “necessária uma capacidade 
muito peculiar para se poder fazer uso correto do saber” (Gadamer, 
2000, p. 19). A questão crítica do ser humano atual, para Gadamer 



88  Sobre a Educação Escolar

(1983), está num descuido da sua capacidade de conviver consigo 
mesmo, com os outros e com a vida no planeta em detrimento de 
uma capacidade cada vez mais desenvolvida de tornar tudo isso em 
fonte de reserva para produtos e consumos. 

O distanciamento da ciência em relação ao mundo da vida 
segundo Husserl, em boa medida, é o distanciamento do próprio 
ser humano a si mesmo pela elevação científica de todo e qualquer 
forma de vida, de toda e qualquer forma de linguagem. Segundo 
Gadamer, “o caminho vai da ‘palavra ao conceito’ – mas precisamos 
chegar do conceito à palavra, se quisermos alcançar o outro” 
(Gadamer, 2000, p. 26). O cerne da questão desse primeiro indício 
é: quem é o ser humano ou quem somos nós seres humanos que 
precisamos transformar tudo em ciência para poder viver?

O segundo indício reflexivo remete a uma serenidade para 
com o ser humano, retomando uma formulação heideggeriana 
sobre a técnica, da serenidade para com as coisas. Para o autor de 
Ser e Tempo, “o verdadeiramente inquietante, contudo, não é o 
fato de que o mundo se tecnicize completamente. Muito mais 
inquietante é que o ser humano não esteja preparado para esta 
transformação mundial; que ainda não consigamos enfrentar, de 
uma maneira meditativa, o que propriamente se aproxima nesta 
época” (Heidegger, 2016a). O que o filósofo re-clama para o pensar 
não se trata de uma alta ou profunda reflexão somente concedida a 
alguns “bem-nascidos” ou “privilegiados”, mas: primeiro, “porque 
o homem é o ser pensante, isto é, meditante. Assim sendo, nós não 
necessitamos, de forma alguma, de uma reflexão “elevada”. 

É suficiente que nos demoremos junto à proximidade e que 
meditemos acerca do mais próximo: acerca do que concerne a cada 
um de nós aqui e agora; aqui, neste recanto da terra natal; agora: na 
hora presente do acontecer mundial” (Heidegger, 2016a); segundo, 
conforme a interpretação do poeta Peter Hebel, somos como 
plantas que nascem e se desenvolvem, gostando ou não, quando 
cultivamos e cuidamos da nossa vida segundo nossas raízes, que, 
para Heidegger (2016). é um pensar, não apenas calculador, mas 
também meditativo, pelo qual podemos perguntar: “Se dissermos, 



Sobre a Educação Escolar 89  

porém, simultaneamente “sim” e “não” aos objetos técnicos, a nossa 
relação com o mundo técnico não se converterá em algo equívoco 
e inseguro?” E podemos também responder: “Muito ao contrário. 
Nossa relação com o mundo técnico se torna maravilhosamente 
simples e aprazível. Deixamos entrar os objetos técnicos em nosso 
mundo cotidiano e, ao mesmo tempo, os mantemos fora, ou seja, 
nós os deixamos descansar em si mesmos como coisas que não 
são algo absoluto, mas dependem, elas mesmas, de algo superior. 
Quereria denominar esta atitude que diz simultaneamente “sim” 
e “não” ao mundo técnico com um antiga palavra: a Serenidade 
(Gelassenheit) em relação às coisas” (Heidegger, 2016a) e nós, 
diríamos, serenidade para com o próprio ser humano.

O cerne desse indício é: quem é o ser humano ou quem 
somos nós seres humanos que precisamos estar sempre conectados 
e falar e compartilhar tudo, que precisamos viajar constantemente, 
que precisamos consumir sempre, que precisamos estar sempre 
fazendo algo, que precisamos, enquanto pesquisadores/professores, 
escrever tantos artigos qualis A ou B, entre tantas outras coisas 
imprescindíveis? Não serão formas de um distanciamento de 
nós mesmos, dos outros e do mundo? Será que nos tornamos 
insuportáveis para nós mesmos, para os outros próximos a nós e, 
talvez, para o cotidiano que nos cerca?

3 Considerações finais

Não há como estar completamente fora dos tecnicismos 
do tempo presente. Eles não se constituem num objeto sobre para 
um sujeito, nos moldes da teoria do conhecimento moderna. De 
algum modo estamos envolvidos e participamos de suas formas de 
efetividade e com isso, colaboramos com a sua implementação. Por 
isso, há a impressão de que não temos muitas alternativas de pensar 
a formação humana sem seguir a sua onda, o seu andar, as suas 
determinações. E no século XXI ela está no uso de dispositivos de 
comunicação e informação em todas as dimensões da sociedade.



90  Sobre a Educação Escolar

No entanto, essas questões já não podem servir de base 
para a produção de conhecimento, mas apenas como reflexão 
sobre quem é que precisa produzir um modelo de conhecimento 
científico para viver, não mais bastando os conhecimentos das 
crenças, das tradições, formas alternativas de saberes, dos costumes 
da humanidade em sua história cotidianamente vivida no encontro 
dialógico de uns com outros. Também, diante da prepotência de 
verdade que algumas formas de saber apresentam é importante 
dizer que nenhuma das ciências e nenhuma das tecnologias que 
existem hoje conseguem dar conta do sentido de ser do humano e 
nenhuma tem a idade da humanidade.



Capítulo 6

SOBRE A TÉCNICA E EXISTÊNCIA

1 Introdução

Pensar de forma persistente é a tentativa empreendida 
ao longo desse texto. Persistência (perseverança) frente 

a um pensamento que se ordena segundo um princípio teórico 
da atualidade, como pensamento calculador. Um pensamento da 
resistência, porque ao enfrentar o princípio epocal referido, propõe 
um pensar meditativo. Acreditamos que ela pode ser realizada em 
termos de uma desesperança levada até sua radicalidade, como 
possibilidade de manifestar esperanças em termos de faíscas. Nessa 
desesperança do pensar meditativo, buscamos compreender alguns 
elementos do pensar na atualidade, na tentativa de enfrentar a fuga 
do pensar (Heidegger) e uma fuga da condição humana (Arendt). 

O pensar não só precisa desconstruir a busca de alcançar 
o inalcançável, a essência totalizante, a identidade identificadora, 
como precisa ainda, após Auschwitz, comprometer-se em 
preservar a esperança de uma realidade correta e justa, em meio 
a uma realidade de ruínas provocada pelo pensamento calculador. 
Acreditamos que isso configura a resistência que se dá no e pelo 
pensamento meditativo. A história da humanidade é condição 
para se colocar a pergunta pela atualidade do pensar meditativo e 
do pensar calculador. É da análise dos resultados das perguntas e 
respostas colocadas e dadas pela história que advém a problemática 
levantada aqui, a partir de Adorno: o pensamento meditativo 
ainda é atual? Não seria preferível liquidar terminantemente o 
pensamento, torná-lo definitivamente técnica, do que vir em sua 
ajuda com um ideal literário que nada significa a não ser uma má 
roupagem ornamental de falsos ideais? Ao se considerar seriamente 
a liquidação do conhecimento humano e não recuar diante de sua 



92  Sobre a Educação Escolar

liquidação, pode aí haver alguma esperança para o pensamento 
hoje?

O paradoxo diz da nossa condição humana enquanto sabe e 
pensa a si mesma num mundo que se constitui tecnologicamente. 
Pensamos o mundo, nossas organizações, nossas atividades, nossa 
vida e o sentido de nosso viver como forma de compreender se é 
esse o modo que queremos viver ou não. A técnica pode nos salvar 
em nossos dilemas existenciais, sobretudo da finitude?

2 Paradoxo da ação humana

Para Heidegger (2013a), o ser humano é essencialmente 
um ser que pensa e, no entanto, não está a pensar sobre sua 
condição de ser em meio à técnica. O paradoxo se dilui quando 
compreendemos que na atualidade há muito pensamento ao nível 
de todas as conquistas científicas que abundam em todas as áreas. 
Mas há algo que está ficando à margem, um dos pressuposto da 
ciência e da técnica modernas, o pensar meditativo. Esse meditar 
diz do sentido do ser humano na sua relação com o ser. 

Compreendemos que essas dimensões de ser e agir humanas, 
da ciência e da meditação, permitem que não instauremos em 
nossas teorias e práticas as tecnologias como uma nova natureza 
humana. A questão problemática é de não se perguntar, de não 
dar tempo para pensar, se caminhamos para um rumo certo, se 
esse certo é o horizonte do rumo que estamos buscando e, por fim, 
se esse horizonte diz algo do ser humano em seu sentido de ser. 
Em todas as áreas do conhecimento, em boa medida na filosofia 
também, há uma preocupação central de resolver os problemas 
que enfrentamos com as tecnologias que construímos. E para a 
resolução pensa-se apenas que é construir novas tecnologias. 

O modo e a recorrência pelos mais diversos públicos com 
que os conceitos de técnica, de tecnologias laboratoriais na área 
da saúde, de tecnologias da comunicação e informação são usados 
levam a pensar que é um conceito claro e evidente, ao modo 



Sobre a Educação Escolar 93  

cartesiano, para todos. E há quase um consenso entre as pessoas 
em geral que nós dependemos em tudo das tecnologias. E isso 
não é para menos, porque as pesquisas nas empresas relacionadas 
ao setor de produção e invenção têm concentrado suas energias 
em desenvolver instrumentais tecnológicos que pudessem ser 
produtos de consumos como quaisquer outros que dizem respeito 
às necessidades fisiológicas. Um olhar rápido permite afirmar que 
o celular, por exemplo, se tornou um produto de consumo tão 
ou mais importante que uma boa alimentação. Assim, as diversas 
tecnologias constituem-se em uma interpretação daquilo que 
somos no presente. 

Não há como posicionar-se pró ou contra a tecnificação1 
sem compreendê-la na perspectiva de sentido de ser do humano 
e sem compreender a dimensão ontológica da técnica.  Heidegger 
(2013) aponta que há uma massificação do pensar e agir pela técnica 
moderna, sobretudo pela expansão frenética de aparatos técnicos no 
cotidiano do ser humano. Assim, é ingênua qualquer ação que vá 
contra o mundo técnico e que é míope a interpretação que condena 
a técnica como obra que desumaniza. Atualmente, dependemos 
mais que socialmente da técnica enquanto possibilidades da 
organização da sociedade. O ser humano constitui-se de relações 
essencialmente técnicas.

Heidegger não elabora uma reflexão sobre a técnica ao nível 
social e cultural, mas uma dimensão filosófica, alertando para alguns 
perigos da era moderna centrada na técnica. A partir do diálogo 
com René Char, poeta combatente do tecnicismo, Heidegger afirma 
que em Provenza foram erguidas as bases de mísseis e a região se 
esteriliza de uma maneira inimaginável, seguindo novas formas de 
holocausto da vida do planeta. Char, que não é um romântico ou 
idealista, argumenta que se o “pensar e o poetar não conseguem 
alcançar o poder da não-violência, o desenraizamento que se está a 

1	 Aqui utilizamos o conceito no sentido de criar tecnologias para todas as relações 
humanas. Ou seja, transformar o mundo humano em uma grande e diversificada 
aplicação técnica. 



94  Sobre a Educação Escolar

dar do homem será o fim” (Heidegger, 2012)2. Além disso, afirma 
que com os avanços nas áreas técnicas específicas e sua inserção em 
todos os campos que o humano constitui como vitais, já não se 
pode “definir a qual ponto essa revolução tecnológica irá alcançar. 
No desenvolvimento da técnica se reproduzirá cada vez mais rápido 
e não se poderá deter por parte alguma” (Heidegger, 2012). 

No texto O fim da Filosofia e a Tarefa do Pensamento, 
Heidegger (2000, p. 68) afirma que “não é necessário ser profeta 
para reconhecer que as modernas ciências que estão se instalando 
serão, em breve, determinadas e dirigidas pela nova ciência básica 
que se chama cibernética”. Hoje esse debate faz parte em todas as 
áreas das ciências humanas, inclusive no campo da educação, uma 
vez que não se sabe mais o que fazer e como fazer o pedagógico 
com o espraiamento dos instrumentos tecnológicos por todos 
os setores da sociedade e, sobretudo, pelo seu uso por parte das 
novas gerações humanas que têm nessa linguagem não uma nova 
perspectiva antropológica, mas uma possibilidade nova na própria 
plasticidade de ser da linguagem na acontecência histórica. Não 
obstante toda essa expansão, a educação escolar foi atingida em 
seu vórtice principalmente pela falta de acesso da maioria da 
população ao que há de mais evoluído na atualidade, a tecnologia 
da comunicação e informação.

Da clássica distinção que Heidegger fez entre o ôntico e 
o ontológico3, pode-se afirmar que permanecer numa análise 
sociológica ou cultural é compreender apenas os aspectos ôntico 
da técnica, que não diz tudo sobre ela e nem das questões centrais 
do sentido do ser humano. E sobre essa dimensão é que se toma 
partido em movimentos contrários em relação à técnica, sobretudo 
por seu desenvolvimento como determinação e/ou orientação dos 
modos cotidianos de ser do ser humano. Sem dúvida, Heidegger 

2	 “Nur noch ein Gott Kann uns retten“  in der Spiegel N° 23, Hamburg, 1976; p 206 
und 209. Utilizaremos a versão portuguesa publicada em www.lugosofia.net/textos/
heidegger_der_Spiegel.pdf.

3	 A compreensão própria de Heidegger inicia com o texto Ontologia: Hermenêutica da 
facticidade e tem todo seu desenvolvimento com a obra Ser e Tempo.



Sobre a Educação Escolar 95  

não desqualifica os aspectos ônticos, mas sua marca filosófica 
desde as suas primeiras obras dos anos 20 vai ser a compreensão 
de como os entes são entes no ser e o ser é ser dos entes. O ôntico 
e o ontológico acontecem em um entrelaçamento mútuo de 
manifestação e ocultação do primeiro no segundo.

A reflexão filosófica sobre técnica não permanece 
restrita ao tecnológico enquanto tal, mas vai na direção de um 
questionamento do seu sentido, quando compreendendo que à 
técnica “pertence a produção e o uso de ferramentas, aparelhos e 
máquinas, como a ela pertencem estes produtos e utensílios em si 
mesmos e as necessidades a que eles servem” (Heidegger, 2006, p. 
12). A essa dimensão é possível juntar as mais finas e completas 
técnicas do momento atual em todos os campos que se desejassem: 
bioquímico, psicanalítico, linguístico, microfísico, sociológico, 
estatístico, computacional. Todos eles acabariam se incluindo no 
âmbito da técnica se não se põe em jogo um olhar fenomenológico 
hermenêutico que o envolve com o des-ocultamento do ser, isto é, 
com o acontecer histórico da verdade do ser no qual este tem de 
mais radical. Stein (2006) argumenta que essa reflexão não se atém 
somente e nem principalmente aos artefatos técnicos – gênese, 
evolução, vantagens, perigos – numa perspectiva ôntica, mas que 
manifesta entre outras coisas uma interpretação filosófica da época 
atual, a era da técnica moderna e as possibilidades de pensar o 
sentido humano.

Heidegger (2006) radicaliza as questões de tal modo que 
o fato de se mover em um nível ontológico não significa uma 
despreocupação quanto aos assuntos éticos que permeiam a 
contemporaneidade entendida como era da técnica. Porém, uma 
ética possível em Heidegger (2008)4 não deve ser entendida somente 
como uma introdução a um conjunto de regulações que dizem 
como o ser humano deve viver junto a uma segura constância de seu 
planejar e obrar no todo. Mas, isso sim, como reflexão sobre nosso 

4	 A base desse argumento é a Carta sobre o Humanismo (Heidegger, 2005). Neste texto 
Heidegger explica os motivos de não escrever uma ética ao modo dos tratados que 
desde Kant têm sido elaborados.



96  Sobre a Educação Escolar

modo de vida, no sentido que remete ao originário de ethos em 
que podemos nos compreender de modo mais amplo e profundo, 
considerando o que somos e como somos na atualidade. Segundo 
Heidegger (2006), ethos significa instância e lugar do habitar. 
A palavra nomeia um âmbito aberto no qual o homem habita 
(Wohnt). Isso implica que a meditação sobre a técnica manifesta 
o nosso modo de habitar correspondente à técnica, isto é, nos leva 
inexoravelmente a um pensar que procura compreender a verdade 
do ser como dimensão mais originária do ser humano, o que seria 
uma ética originária. A reflexão sobre a técnica conduz a essa ética 
originária como um pensar sobre a maneira de habitar enquanto é 
um modo propriamente de o humano estar sobre a terra.

Diante dos problemas e desafios do mundo técnico, 
Heidegger não tem uma argumentação clara tanto na dimensão ética 
quanto na dimensão epistemológica, mas procura abrir caminhos 
para ambas as dimensões sem, no entanto, a pretensão de apoderar-
se do poder da época. Compreendemos que seu pensamento não 
é uma manifestação nem do ser como vontade de poder, nem do 
afã do poder do pensar técnico na dimensão ôntica. Reconhecer 
a impotência como pensador diante dos poderes do mundo 
contemporâneo é uma compreensão profunda da situação de que o 
“homem se comporta como se ele fosse o criador da linguagem, ao 
passo que ela permanece sendo a senhora do homem” (Heidegger, 
2006, p. 126). De acordo com o autor, a mesma situação se dá 
em relação à técnica, na condição de o homem não poder aspirar 
à verdade do mundo técnico e de apoderar-se dela. A questão de 
fundo está em pensar um projeto técnico cujo desenvolvimento 
se dê em harmonia com um projeto humano, em seus sentidos 
histórico-existenciais5.

Segundo Heidegger (2006), o ser se manifesta na era 
da técnica moderna como vontade de poder. Ao refletir mais 

5	 A decisão de pensar possíveis formas de harmonização se dá no campo da política, 
pois a deliberação ética-técnica é algo que pode acontecer no encontro comum 
de cidadãos. Esse aspecto será retomado em parte no quarto capítulo, através do 
conceito de mundo comum, entendido como horizonte político da educação.



Sobre a Educação Escolar 97  

estritamente sobre o caráter tecnologizante de nossa época, pode-se 
dizer que o ser toma a figura da Gestell: o disposto, a im-posição; 
o dispositivo; e a forma do Gestell se torna preponderante sobre 
toda a técnica que homem cria como mediação da constituição de 
mundo. E “isso se funda, porém, na própria coisa que aqui nos vem 
à linguagem” (Heidegger, 2006, p. 21).

O dispositivo é o nome para designar a essência da técnica 
moderna. Como toda técnica moderna, o dis-posto enquanto 
dispositivo tem um caráter ambíguo. Por uma parte, o dis-posto 
se manifesta induzindo ou privando ao homem o des-ocultar do 
que existe de maneira pro-vocante. A verdade provocativa do ser 
suscita a verdade provocante do ente, sendo o homem mediador, 
por assim dizer, entre um e outro.  Ainda, o perigo inerente ao 
acontecer do dis-posto emerge como salvador, de que no perigo ou 
deserto também mora a salvação (Höelderlin, 2012). Essa reflexão é 
fundamental para não cair num dualismo tecnológico de seus usos, 
para o mal ou para o bem, que remete a um tipo de argumentação 
metafísica dualista da modernidade.

Assim como nenhum destino pode desviar-se ou voltar-
se atendendo à pura vontade humana, a tendência presente na 
vontade de poder, no dis-posto, não pode ser modificada segundo 
nosso gosto ou nossa conveniência. Porém, ainda que o ser humano 
tenha acolhido esse destino do ser, pode dar-se conta que o modo 
da técnica de destinar o ser ao homem não é a única, e postergar 
essa única possibilidade seria cair no erro de não ver a riqueza 
desse destino que aguarda outras possibilidades, que encerra um 
futuro inédito, mesmo ainda não vislumbrado. Assim, não se 
esgota a questão da técnica, em princípio, pela não limitação do 
ser, porém se avança pelo mundo técnico em uma forma que já não 
é meramente técnica.

Tampouco está nas mãos do ser humano aceitar ou rechaçar 
simplesmente este modo de verificar da técnica moderna. O revelar 
provocante forma parte da história do ser e é um momento do seu 
destino, para além da vontade de querer ou não querer já se tem 
instalado muitas vezes. Essa é uma das questões que conduz a um 



98  Sobre a Educação Escolar

deserto reflexivo nas ciências humanas, como na educação, na ética 
e na política, entre outras, pelo fato de que parece que a humanidade 
do ser humano está consumada em processos de automação e que 
resta apenas uma adequação. Assim, o perigo da técnica nas suas 
representações contemporâneas está em ser ancoradouro de sentido 
em um mundo sem sentido (Stein, 2011). 

Não obstante esta manifestação da verdade da questão da 
técnica que tende a erigir-se como a única válida, ela não esgota os 
modos da aletheia. Frente a ela ou ao seu lado é possível, também, 
um desvelar acolhedor e respeitoso que deixa os entes serem o que 
são sem imposições nem exigências, sem utilização ou exploração 
ao extremo. Manifesta-se na aletheia um modo da verdade protetora 
inerente ao genuíno habitar em que 

resguardar não é simplesmente não fazer nada com aquilo que 
se resguarda. Resguardar é, em sentido próprio, algo positivo e 
acontece quando deixamos alguma coisa entregue de antemão 
ao seu vigor de essência, quando devolvemos, de maneira 
própria, alguma coisa ao abrigo de sua essência, seguindo a 
correspondência com a palavra libertar: libertar para a paz de 
um abrigo (Heidegger, 2006, p. 129).

     Essa possibilidade “de libertar para a paz de um abrigo” 
é suplantada por uma direção tecnológica que reduz o ente à 
constância dos estoques e reservas para o desocultar provocante 
da técnica moderna. Heidegger se refere a essa modalidade 
que lhe é imposta ao ente na nossa época. A política de energia 
e das organizações dos territórios não tem nenhuma ocupação 
propriamente com objetos, mas de uma planetarização geral que 
ordena o espaço e o tempo em vistas de explorações que podem 
acontecer. Assim, o ente entra num sistema de utilidades em que 
tudo está numa relação de reservas e fundos que podem se tornar 
utilidades para um determinado fim.

Segundo Gadamer (1983), não é necessário que o ser 
humano se vincule com o ente reduzido à constância e ao dar-se 
o quanto dele puder para que ocorra a transformação técnica do 



Sobre a Educação Escolar 99  

ente que o faz converter em um sentido comercial e de poder6. Sem 
dúvida, o ente não pode dar-se como objeto – para a virada científica 
- ou como algo disponível para a sua explanação – para o olhar 
técnico. Pode dar-se também e antes de tudo como coisa. E nossa 
mais genuína relação com o ente ocorre, precisamente, quando o 
assumimos como coisa. “De há muito, nosso pensamento habituou-
se a fixar a essência das coisas de forma extremamente indigente. No 
decurso do pensamento ocidental, a consequência desse hábito foi 
se representar a coisa com um X, dotado de propriedades sensíveis” 
(Heidegger, 2006, p. 133).

A natureza enquanto parte do ente chega à extrema 
decadência na era técnica. Heidegger (2008) observou que no 
hino de Hölderlin Como quando em dia de festa se alude a mais 
alta manifestação histórica da natureza. Depois de uma longa 
transmutação, a natureza se mostra como aquilo que desde séculos 
foi sendo compreendido em termos de ciência e agora é explorado 
como recurso universal.

A técnica moderna transforma a natureza em particular e 
o mundo em geral em um grande laboratório de serviços como 
uma fonte de energia para si própria. A natureza é, antes de 
tudo, para o homem atual o principal armazém de existência de 
energias. Vinculada com essa aparição da natureza, existe outra, 
que em rigor, é somente outra faceta desta demonstração. Trata-
se do que Heidegger (2013) chama de natureza calculável. Assim, 
os seus argumentos são um convite para nos aproximar de outra 
modalidade da natureza, que denomina natureza natural e não 
natureza simulada. E em que consiste tal natureza ou modulação 
sua? Heidegger responde: a naturalidade da natureza é em sua 
essência, e dali historicamente, muito mais antiga que a natureza 
tomada no sentido das ciências naturais modernas.

6	 “Realizando a técnica, o homem participa da dis-posição, como um modo de 
desencobrimento. O desencobrimento em si mesmo, onde se desenvolve a dis-
posição, nunca é, porém, um feito do homem, como não é o espaço, que o homem 
já deve ter percorrido, para relacionar-se, como sujeito, com um objeto” (Heidegger, 
2006, p. 22).



100  Sobre a Educação Escolar

O ser humano da era da técnica já não é concebido nem 
tratado como animal racional ou criatura feita à imagem e semelhança 
de Deus, mas se transforma em animal de trabalho, em material 
humano, avaliado segundo o posto que ocupa no dispositivo da 
produção e segundo sua eficácia e rendimento nele. Ou, se quiser, 
o ser humano segue sendo o animal racional, entendendo a palavra 
razão, ratio, em seu sentido original. Racional significa, então, 
contabilizador, calculador, computante. Que a racionalização 
das empresas e instituições implique na recolocação de sentido 
no desejo de material humano não tem nada de estranho para o 
homem dominado pelo espírito da essência da técnica moderna. 
É certo que com frequência se concebe que o mais valioso de um 
dispositivo técnico é o material humano, significa que já tenha sido 
rebaixado ao mesmo nível do resto dos entes, entendidos, pelos 
demais, como Bestand, constantes, algo sempre disponível para a 
sua utilização (Gadamer, 1983). 

Diante dessa maneira técnica de dar-se do ser humano, há 
outras maneiras de manifestação, mas que permanecem veladas por 
causa dessa determinação que se apresenta de maneira global com 
pretensão de totalidade. Sem pretender nenhuma exaustividade – 
algo impossível de alcançar, algo talvez, carente de sentido neste 
âmbito – propõe, por exemplo, pensar a essência do ser humano 
como pertencente à essência do ser no sentido em que é necessitada 
por este para guardar a essência do ser em sua verdade. Heidegger 
(2006) ressalta que o homem é o convocado para a custódia 
da essência da verdade do ser. Outra dimensão, no entanto, é a 
de habitar o mundo por parte do ser humano. Por certo, nesta 
interpretação do ser humano manifesta-se a centralidade do habitar 
como modo de ser mais próprio em sua finitude. Na mesma 
orientação de interpretação do ser humano estão as compreensões 
de que ele fala e pensa. E a linguagem é a dimensão originária no 
qual o humano se manifesta na relação com os entes e com o ser.

A questão central da essência da técnica moderna não 
está nos aparatos tecnológicos que são construídos diariamente 
de modo frenético. A técnica moderna se constitui de tal modo 



Sobre a Educação Escolar 101  

que ela não tem mais uma vinculação direta de fazer algo com 
esses instrumentos (Gadamer, 1983). O imperar da técnica na 
organização da sociedade atual flui pelo mais recôndito de tudo 
quanto há, instalando-se no pensar mesmo do nível ôntico. Desde 
aí opera seu poder com toda a força, imprimindo a sua marca nos 
mais inesperados aspectos da vida. 

 Heidegger procura descrever o perigo que o ser humano 
vive no emaranhado dos aparatos técnicos, sobretudo das grandes 
empresas bélicas que utilizam de ciência para potencializar 
produções com poder destrutivo cada vez maior. Porém, considera 
que o maior perigo está naquilo que mantém relação com a essência 
do próprio ser humano. “A ameaça, que pesa sobre o homem não 
vem, em primeiro lugar, das máquinas e equipamentos técnicos, 
cuja ação pode ser eventualmente mortífera. A ameaça já atingiu 
a essência do próprio homem” (Heidegger, 2006, p. 30). Esta 
ameaça, o perigo supremo, consistiria no pensar computante que 
é o desocultar provocante que atrofia todo outro modo de pensar, 
outras modalidades da verdade, que podem vetar “ao homem 
voltar-se para um descobrimento mais originário e fazer assim a 
experiência de uma verdade mais inaugural” (Heidegger, 2006, p. 
31).

O modo de pensar suplantado pelo pensar computante é 
o pensar meditativo, o pensar que reflexiona sobre o sentido que 
impera em tudo o que é. Segundo Heidegger, ambos os tipos de 
pensar são necessários. E em um genuíno habitar os dois devem ser 
assumidos de forma séria, ampla e profunda, cada qual na medida 
e na forma que lhe corresponde.

Frente à objeção de que a meditação assídua é demasiado 
elevada para o entendimento ordinário, Heidegger responde que 
“qualquer um pode seguir a sua maneira e dentro de seus limites 
os caminhos da meditação [...] basta com que demoremos no 
próximo e meditemos no mais próximo: no que nos prende, a cada 
qual, aqui e agora” (Heidegger, 2013a). Por outra parte, o pensar 
meditativo nos exige que não permaneçamos seguros sem uma só 
representação no sentido de que não sigamos correndo por uma 



102  Sobre a Educação Escolar

só trilha na direção de uma única ideia. Para Heidegger o pensar 
meditativo nos conduz para além do caráter produtivo da técnica, 
manifestando nossa condição de habitar a terra. Isto aconteceria, 
por exemplo, quando utilizamos os objetos técnicos e não obstante, 
pese a sua conveniente utilização, nos mantemos tão livres deles 
como para conservar em todo momento a distância necessária.

Na era da técnica moderna vai se impondo cada vez mais 
com mais força a concepção instrumental da linguagem, que 
não é incorreta, porém não é plenamente verdadeira. De fato, “a 
consequência da precipitação e da banalidade inerente ao uso da 
fala e da escrita, hoje predomina uma relação com a linguagem, 
mas é mais decisiva. Pensamos que a linguagem [...] como todas 
as coisas que estamos cotidianamente em relação não é mais 
que um instrumento, a saber, um instrumento da comunicação 
(Verständigung) e da informação (information)” (Heidegger, 
2013). 

Para Stein (2011) a complexidade e mesmo o perigo da 
técnica como modo fundante do ser humano está na concentração 
da linguagem como instrumento simplesmente de informação. 
Essa instrumentalização conduzida pela humanidade num contexto 
de produção de cérebros eletrônicos, não apenas em termos de 
computadores, está se especializando em produzir máquinas que 
pensam e possam fazer traduções. Com tais máquinas se pretende 
regular e calcular o modo de nosso possível uso da linguagem. Para 
a técnica moderna estas máquinas são – e sempre todo, chega a ser 
– modos de dispor do mundo da linguagem. Muitos instrumentos 
tecnológicos pela sua condição de utilidade manifestam à primeira 
vista que é o ser humano que mantém um domínio sobre a máquina. 
No entanto, poderia ser na verdade elas que põem a linguagem 
em ação, produzindo amarras à constituição de sentido e de ser 
próprios do ser humano.

Segundo Heidegger (2006), a era técnica moderna converte 
a linguagem em procedimentos de instrumentos que estão a 
serviço da economia com respaldo político, sendo que a ciência, 
como o saber desses instrumentos, coloca sob sua tutela, com um 



Sobre a Educação Escolar 103  

poder globalizador, tudo aquilo que pode ser tecnificado com 
uma vontade totalizadora. A linguagem é o modo apropriado de 
manifestação do ser e sua morada mais própria disposta desde o ser. 
A partir desse pressuposto, de pensar a essência da linguagem desde 
a correspondência a respeito do ser, a linguagem é em sua dimensão 
mais fundamental a morada do sentido do ser humano.

O homem, porém, não é apenas um ser vivo, pois ao lado de 
outras faculdades, também possui a linguagem. Ao contrário, 
a linguagem é a casa do ser; nela morando, o homem ex-siste 
enquanto pertence à verdade do ser, protegendo-a (Heidegger, 
2005, p. 38).

  A linguagem é a casa do ser e a morada do ser humano. A 
linguagem não é uma característica a mais do ser humano, senão 
aquilo que o define como tal, pois no âmbito da linguagem ele co-
responde ao chamado do ser e pertence a sua verdade. O ser humano 
guarda aquilo onde habita, isto é, onde ex-siste, a saber, a verdade 
do ser (Heidegger, 2005).

3 Considerações finais

O evento recente da pandemia do novo coronavírus 
transformou a vida em algo pro-vocativo. Todos os debates, lives, 
postagens nas redes sociais, discursos, em todos os sentidos, revelam 
a inexperiência dessa geração com algo catastrófico mundial e a 
dimensão de o humano ser um iniciante no viver. Em toda essa 
busca pela compreensão da finitude que foi apressada em cada 
sujeito que faleceu pela COVID – 19, da organização e estruturas 
da sociedade, dos horizontes pós-pandemia e das lutas motivadas 
por ela, manifestou que “a vida dos mortais está essencialmente 
determinada e sustentada pela palavra” (Hebel apud Heidegger 
2006, p. 170). E, em seu epistolário podemos ler: “Uma grande 
parte de nossa vida é um deambular agradável ou desagradável 
através das palavras, e a maior parte de nossas guerras são... guerras 
de palavras” (Hebel apud Heidegger, 2013). Mas, palavras que nos 
permitem compreender o mundo que habitamos e constituímos 



104  Sobre a Educação Escolar

via linguagem, tradição e organização comum de convivência. Essa 
doença planetária, que já está caindo em esquecimento, mostrou 
que nem na pluralidade e diversidade das palavras, os seres humanos 
se encontram para falar e escutar a si e aos outros.

 A argumentação de Heidegger com-voca para um pensar 
que não se entrega ao cálculo e a tendências de automação de nossa 
convivência, sobretudo da falsa dicotomia entre salvar vida ou salvar 
economia. Essa tendência humana de apresentar uma resposta rápida 
para os dilemas obnubila possíveis encaminhamentos reflexivos da 
vida. O pensar calculante, tecnificador, é um horizonte aprazível 
diante das interrogações e questionamentos que exigem esforço, 
dedicação e problemas existenciais, sociais e culturais, bastando 
uma vacina para um retorno à normalidade. A característica central 
desse pensar calculador é uma objetivação que planifica, organiza 
e controla, que tem circunstâncias e resultados definidos, sem 
possibilidade de espaço e tempo para meditar e refletir sobre o 
“sentido que impera em tudo quanto é” (Heidegger, 2013a, p. 5). 

O momento presente requer uma energia maior para 
repensar o humano em seu modo de viver, organizar o mundo e 
projetar novas perspectivas de vida coletiva. A partir das leituras 
que referenciamos, fica razoavelmente claro que isso não depende 
de uma tecnologia, mas de um exercício humano de interlocução 
compreensiva, de um pensar meditativo, capaz de desvelar o sentido 
de ser humano, uns com os outros, em sociedade. A pandemia 
apenas desvelou uma parte daquilo que permanece oculto no 
entre-humanos e sua (in)capacidade de lidar com as tarefas de 
(des)encontros com outros humanos e com as espécies existentes 
no planeta. O humano é o melhor antídoto para todo vírus de 
desumanização.

Uma das questões que fez parte de toda a argumentação 
foi: até que ponto é possível cumprir com a intenção de um 
pensar meditativo sem recair num pensamento calculador? Não 
há caminho seguro que permita distinguir claramente entre um 
e outro. Há muito pensamento que tem pretensão meditativa que 
cumpre apenas uma forma calculante do pensar e vice-versa. Por 



Sobre a Educação Escolar 105  

isso, buscamos constantemente renunciar a algumas pretensões de 
pensamento que fazem parte de uma cultura válida de reflexividade. 
E, dessa forma, um quase apagar-se diante do apelo de iluminar 
as diversas questões que se apresentaram e se apresentam como 
essenciais.

Trata-se de olhar para aquilo que nem mesmo os olhos 
conseguem ver ou estão dispostos a ver. O que exige um olhar 
audacioso para as pequenas coisas, para dentro das fissuras da 
realidade enclausurada e sufocada pelo sistema. Essas fissuras 
revelam sinais, cifras, fios insignificantes da história, a partir 
dos quais é possível espiar, finalmente, a realidade de um modo 
diferente, sem que a mesma seja novamente enclausurada em um 
novo projeto ontológico ou idealista. Essas fissuras, no entanto, 
não são indícios de um outro mundo possível. Não há qualquer 
possibilidade de o pensamento descansar numa síntese inequívoca. 
Se as contradições da realidade social não podem ser eliminadas 
por meio do pensamento, tampouco elas podem ser banidas do 
próprio pensamento. Por isso, o nomear ou imagear de qualquer 
positividade significa, ao mesmo tempo, de imediato, falseá-la. O 
pensamento, o meditativo inclusive, encontra-se enredado nestas 
contradições, e não lhe é conferida a tarefa de proferir sequer uma 
palavra de esperança. Seu olhar possível é o olhar da negatividade 
determinada. É o olhar de preservação da esperança, apesar de que 
a esperança de que as coisas possam finalmente ser diferentes do 
que são é quase sem esperança.

Portanto, numa sociedade cada vez mais tecnificada, 
com uma economia de mercado absoluta, com o capitalismo 
estabelecido como hegemônico, cada vez mais se faz atual o pensar 
meditativo que dilata as fissuras abertas. Mesmo que, se não 
extinto, ao menos colocado à margem na sociedade e inclusive 
nas universidades, ou, ainda, induzido a preencher as constantes 
brechas da sociedade tecnificada com sua palavra consoladora, 
na perspectiva aqui defendida, a palavra meditativa não poderá 
novamente se converter em ideologia. A atualidade do pensamento 
meditativo, com pretensão de verdade, está em levar as teorias 



106  Sobre a Educação Escolar

falsificadoras da realidade a confessarem suas falsificações. Nessa 
confissão, as mesmas revelam, no momento do instante, a sua 
verdade. Trabalhando com conceitos contra os próprios conceitos é 
preciso fazer o “verbo pegar delírio” (Barros, 2015). Justamente no 
jogar e brincar, no dançar e delirar (ciscante) constelativo do verbo, 
vez por outra, poderá saltar um raíto de esperança. Esses raítos se 
manifestam na serenidade para com aquilo que pode se apresentar 
como amizade sincera acolhedora do humano, para com a morte e 
para com o simples do ser no mundo, pois essa serenidade guarda o 
enigma do escondido na não aparência do que se apresenta sempre 
o mesmo.

Por fim, o pensar meditativo não possui luz própria. Sua luz 
advém da perspectiva da redenção. Em meio à desesperança, uma 
“luz escura” irrompe. Em meio à sombra, uma faísca de luz, mesmo 
que escura, revela um novo instante, fazendo com que as coisas se 
amalgamem em seus contrários. Metaforicamente, finalmente a luz 
messiânica cintila no romper da “cortina do santuário”, abrindo 
fissuras, possibilitando espiar a uma só vez todos os crucificados, 
condenados e escondidos da história. Nessa abertura, um escutar 
atento à irresistibilidade do acometer do pensamento calculador e à 
retenção do que salva ao que é simples e sereno.



Capítulo 7

INTERPRETAÇÕES DA EDUCAÇÃO: 
APONTAMENTOS DE MARIO OSORIO 

MARQUES SOBRE AS TEORIAS DA 
COMPLEXIDADE E DA HERMENÊUTICA

1 Introdução

Mario Osorio Marques tem uma contribuição 
importante para o pensamento pedagógico, sobretudo 

por articular o conhecimento na perspectiva de um diálogo entre as 
diversas áreas do saber que colocam a educação como pauta de suas 
reflexões. Dentre os diversos diálogos que ele construiu, escolhemos 
suas interlocuções com a hermenêutica e a teoria da complexidade, 
pelo fato de apresentar possibilidades de repensar as ciências “por 
meio de inter-relacionamentos e de interdependências em novas 
bases” (Marques, 2002, p. 72). O modelo moderno de ciência 
é posto em questão, tanto em seu fundamento quanto em seu 
desenvolvimento, pois não responde adequadamente aos modos de 
vida da contemporaneidade.

Na educação, tema deste texto, expressa-se com mais 
intensidade a necessidade de uma interação entre as diversas áreas 
do conhecimentos, pois as questões envolvidas e que ultrapassam a 
organização do currículo não podem ser respondidas por um único 
olhar teórico conceitual. A partir dessa perspectiva, a pedagogia 
pode ser pensada em sua objetividade não em referência a um 
dado prévio e estático, mas por uma prática reflexiva que se dá no 
acontecimento da própria educação e da “explicitação das práticas 
educativas e das teorias que, em reciprocidade, constroem-se” 
(Marques, 1990, p. 87).



108  Sobre a Educação Escolar

A proposta pedagógica de Marques não se dá por uma 
composição de vários saberes em paralelo e que passam a configurar 
um todo que a educação escolar precisa dar conta. Mas de pensar 
a própria pedagogia como uma ciência, como um saber que se dá 
na interlocução dos diversos saberes, no sentido de que estas não 
são proprietárias de uma verdade em si e acabada sobre o mundo.

A reflexão proposta tem por base uma pesquisa bibliográfica, 
com enfoque para uma particularidade da obra de Mário Osório 
Marques, os seus argumentos sobre a teoria da complexidade e a 
hermenêutica. O objetivo é mostrar que a interlocução entre as 
ciências é o desafio pedagógico atual por excelência, e não expor 
apenas as potencialidades e limites de uma ou outra. O horizonte 
da arguição não é apresentar respostas aos clamores pedagógicos 
atuais, mas apenas entendê-los em sua constituição.

2 Argumentação

A hermenêutica, desde Schleiermacher, ocupa um lugar 
de destaque na filosofia. Com Heidegger, Gadamer e Ricoeur, 
conquista um espaço amplo nas ciências humanas. Assim, desde o 
século XIX, ela é tema e modo de pensamento filosófico, seja em 
relação à interpretação de textos, à questão do historicismo, seja 
como modo de ser do humano ou como uma teoria filosófica que 
compreende o mundo humano em sua pluralidade e diversidade de 
jeitos de viver. A teoria da complexidade, por sua vez, está associada 
a Morin, autor que acompanha com intensidade reflexiva as últimas 
décadas do século XX e as primeiras do século XXI. Entre tantos 
objetivos, ela caminha e constrói trilhas de uma nova inteligência, 
mais aberta, plural, dialógica como enfrentamento da racionalidade 
moderna.

O conceito central da interlocução destas duas propostas de 
pensamento é o de diálogo. A interação comunicativa se dá num 
diálogo que exige de cada interlocutor dizer sua palavra e ao mesmo 
tempo justificar suas pretensões de validade por meio de provas 
e argumentos. O discurso argumentativo supõe um princípio 



Sobre a Educação Escolar 109  

geral básico de validação, um consenso fundado num critério de 
compreensão. A partir disso, torna-se possível pensar um princípio 
de universalização, como abertura do diálogo, que por sua vez 
possibilita:

a) que as questões práticas no mundo da vida sejam decididas 
com base em razões consensualmente fundadas, desaparecendo 
o abismo entre as proposições descritivas e as normativas;

b) que qualquer participante da argumentação chegue ao 
consenso sobre a aceitabilidade de juízos emitidos;

c) que não se privilegiem determinados conteúdos ou 
posturas culturais e se garanta a imparcialidade dos juízos pela 
reciprocidade (Marques, 1990, p. 97).

A validação discursiva se assenta nesses pressupostos 
indispensáveis na disposição de sujeitos que se propõe a 
argumentar suas posições. E, através disso, a proposição de um 
diálogo que busque reduzir os empecilhos da comunicação entre 
os interlocutores. Sabe-se que não há uma comunicação pura e 
clara, em que aquilo que se diz seja totalmente compreensível pelos 
interlocutores (Rouanet, 1989, p. 36-37). Para Habermas, essa 
comunicação que se dá no diálogo entre interlocutores é pensada 
como um agir comunicativo. Para o autor, esse conceito tem os 
seguintes princípios básicos:

- a orientação para o entendimento mútuo, supõe que os agentes 
harmonizem internamente seus planos de ação;

- enquanto mecanismo de coordenação de ações, o entendimento 
mútuo depende do assentimento racionalmente motivado;

- a situação de ação implica uma situação de fala: ao lado da 
execução de um plano coloca-se o aspecto comunicativo da 
interpretação comum da ação;

 - o mundo da vida forma o pano de fundo, o contexto para os 
processos de entendimento mútuo;

 - o entendimento acerca de algo no mundo como base para uma 
situação de ação definida em comum necessita ser compartido 
intersubjetivamente;

 - a pretensão de validez;



110  Sobre a Educação Escolar

 - as perspectivas do falante entrelaçam-se com as perspectivas 
de mundo correspondentes a atos de fala constatativos ou 
regulativos (Habermas, 1989, p. 164-172).

Para Marques (1990), essa proposta de Habermas evidencia 
que nos movemos em uma complexa situação de comunicação, 
constituinte do mundo da vida. Essa comunicação argumentativa 
integra as perspectivas fundadas num sistema de referência ao mundo 
e à vida através da interpretação, da constatação, da normatização e 
da expressividade individual, bem como as perspectivas na situação 
de fala e nos papéis comunicacionais. Com isso, desenvolvem-se 
as estruturas de interação (dos falantes e dos observadores) em 
processo de integração dialógica explícita e o das perspectivas do 
mundo percebidas como alteridades de ordem objetiva, social, 
subjetiva, vinculadas entre si pela interação no mundo social.

Essa interlocução de saberes, conversação e interligação, 
pode ser percebida a partir das vivências ressignificadas e contribuir 
para preencher a lacuna deixada pela abstração redutora que opera 
sobre os objetos das ciências (Marques, 1990, p. 83). Os sujeitos do 
processo educativo, ao articularem esses saberes, têm em conta que 
o mundo passa a ser mais diversificado e mais complexo. O sistema 
de organização da sociedade atual, a globalização, corrobora com 
isso, pois permite uma visão mais integrada de como as coisas 
ocorrem. Os meios de comunicação, pela velocidade na transmissão 
dos fatos, ocorridos nos diversos lugares, traz uma noção maior 
da interligação entre o perto e o longe, traz o desconhecido para 
dentro dos lares, tornando-o conhecido de todos. As articulações 
entre os fatos requerem, contudo, saberes diversificados, ampliados 
e a visão de suas inter-relações, o estabelecimento de “mediação 
entre os saberes especializados” (Marques, 1990, p. 83).

Essa mediação entre saberes é uma das especificidades da 
educação escolar. Cabe à pedagogia tomar como paradigma essa 
nova forma de pensar os conhecimentos e as formas como eles são 
construídos. Através do diálogo entre saberes é que se cumpre com 
o sentido da educação, porque ela se dá



Sobre a Educação Escolar 111  

num diálogo de saberes, não em simples troca de informações, 
nem em mero assentimento acrítico a proposições alheias, 
mas na busca do entendimento compartilhado entre todos os 
que participam da mesma comunidade de vida, de trabalho, 
de uma comunidade discursiva de argumentação (Marques, 
1996, p. 14).

A justificação para essa argumentação Marques encontra na 
hermenêutica e na teoria da complexidade. Em ambas as teorizações 
está presente a convicção de que “a doutrina educacional não 
pode esperar por uma determinação antropológica definitiva do 
homem, porque somente pela educação o homem se torna aquilo 
que é” (Marques, 1990, p. 70). E isso se faz não por meio de 
uma investigação que tem em conta o saber de cada ciência como 
um mundo cognitivo, mas como uma relação em que os saberes 
em conjunto permitem compreender o mundo como produto 
humano. Marques tem a convicção de que uma única teoria não 
é capaz de fornecer o conhecimento verdadeiro sobre o mundo e 
sobre o ser humano.

No confronto da epistemologia da razão monológica das 
ciências com a hermenêutica do mundo da vida, a razão 
crítico-dialética as distingue e unifica ao relacioná-la 
dinamicamente na unidade de contrários que se reclamam 
na recíproca polarização de suas diferenças A hermenêutica 
se afirma inicialmente em íntima conexão com a Teologia e a 
Jurisprudência, como arte de reprodução do sentido original de 
textos revestidos de autoridade e exigentes de serem aplicados 
às circunstâncias de determinada época. E essa normatividade 
própria dos textos religiosos e jurídicos se transfere, no 
início da Idade Moderna, à interpretação dos clássicos da 
literatura. Na Alemanha do século XIX, [que] a hermenêutica 
passa a buscar consistência filosófica, orientando-se com 
Schleiermacher entre outros, para uma interpretação geral de 
qualquer texto e para uma fundamentação nas operações da 
compreensão humana através do diálogo, uma compreensão 
intrinsecamente histórica (Marques, 1993, p. 91).

Para compreender essa dimensão, mais uma vez o autor 
recorre à tradição e a partir dela procura pensar. A própria 
hermenêutica é um exercício de compreensão na história das 



112  Sobre a Educação Escolar

interpretações e das conceituações humanas. Da mesma forma, 
a teoria da complexidade e outras teorias com as quais Marques 
dialoga, constituem-se por um situar-se na história de suas 
proposições, necessidade, insuficiências e perspectivas.

Essa reflexão permite outro nível de questionamento na 
pedagogia, enquanto uma organização sistemática e intencional dos 
saberes a serem apreendidos pelas novas gerações. O ser humano 
“qualifica-se como tal pelo grau de saber e autodeterminação com 
que produz e assume suas condições de existência” (Marques, 1990, 
p. 13). A forma como conduzimos o conhecimento que construímos 
revela o modo como conduzimos nossa existência. Assim, é que se 
torna possível pensar o conhecimento como “domínio das condições 
do existir e diretriz para as determinações do agir realizam-se na 
vida humana as capacidades de auto-organização e autocontrole” 
(Marques, 1990, p. 13).

Para Marques, contudo, permanecer somente no debate 
hermenêutico não é o suficiente para enfatizar a reflexão filosófica 
e elevá-la a uma dimensão de dignidade que possa enfrentar 
a supremacia científica do conhecimento. Por isso, ele recorre a 
Habermas, que em sua elaboração da teoria da razão comunicativa, 
“a fenomenologia, o pragmatismo e a hermenêutica atual 
elevam ao nível da dignidade epistemológica a ação, ou práxis, 
da comunicação trivial [...] do dia-a-dia, os atos normas de fala” 
(Marques, 2002, p. 73). Ou seja, ele entende que a hermenêutica 
atual, assim como outros paradigmas atuais (fenomenologia e 
pragmatismo) manifestam um diálogo que articula o conhecimento 
numa dimensão de status do conhecimento científico, articulando 
o mundo vital ao mundo da ciência e tecnologia ou sistêmico 
(Marques, 1989, p. 148-149).

Seguindo o princípio argumentativo da hermenêutica 
filosófica, Marques compreende que o diálogo entre as áreas do 
conhecimento requer uma reflexão que tenha em conta outras 
teorias das ciências humanas. Assim, na colocação de Marques 
(1993, p. 93) sobre Habermas a hermenêutica constitui-se em 



Sobre a Educação Escolar 113  

elemento essencial para a questão epistemológica das ciências 
humanas.

a) compete à hermenêutica clarificar as condições que 
possibilitam, a partir da linguagem usual, empregar a 
linguagem monologicamente e organizar o agir racional com 
respeito a fins;

b) a transposição do saber tecnicamente utilizável para dentro 
do contexto do mundo da vida exige que o sentido gerado 
monologicamente seja tornado compreensível na dimensão do 
discurso e, portanto, no diálogo cotidiano; e certamente essa 
tradução nos coloca diante de um processo hermenêutico, mas 
justamente diante de um problema que é novo para a própria 
hermenêutica (Marques, 1993, p. 93).

Ao mesmo tempo, para pensar a questão da práxis, a 
hermenêutica não dá conta, o que requer um diálogo com Habermas. 
Com isso, procura repensar a dimensão da práxis educativa e suas 
justificações, tendo como orientações a hermenêutica e a teoria 
da razão comunicativa. Esse debate habermasiano que procurou 
alicerçar uma nova configuração filosófica a partir de uma razão 
que é linguística, mas, sobretudo comunicativa, foi pensada em 
longos percursos na sociologia. Com isso, a própria sociologia passa 
a reagir à atitude conservadora já no século XIX e, posteriormente 
passa a contribuir com a análise em que “o homem [é] visto como 
real e concreto vive e atua em condições concretas, por onde se 
geram os sujeitos coletivos diferenciados, em especial as classes, 
forças produtivas e, ao mesmo tempo, categoria fundamental de 
análise sociológica” (Marques, 2002, p. 68-69). O princípio da 
sociologia contemporânea passa a ser a argumentação de que “o 
processo de conhecimento se dá na interação entre os homens e 
deles com os objetos na atividade prática” (Marques, 1988, p. 80).

Esse caminho reflexivo de Marques, passando pela 
hermenêutica e pela teoria da ação comunicativa, permite a 
elaboração de uma proposta pedagógica que enfrente a fragmentação 
dos saberes e que busca dar dignidade ao conhecimento das ciências 
humanas na formação dos novos cidadãos. Dessa forma, não cabe a 
uma única teoria a verdade sobre o ser humano ou sobre o mundo. 



114  Sobre a Educação Escolar

E a possibilidade da verdade se dá no próprio diálogo que se 
empreende sobre cada uma das dimensões humanas. Para Marques, 
a educação escolar é um lugar privilegiado para esse diálogo e, por 
isso, para ele se constitui em base e horizonte da pedagogia.

Uma das reflexões privilegiadas desse debate na educação se 
dá na teoria da complexidade. Nessa análise, que se torna central 
na obra de Marques, mostra-se que as formas de pensar e de 
argumentar não são absolutas e nem válidas por si mesmas tanto em 
termos de universalidade quanto de necessidade. Assim, mais que 
“definitivas são formas formantes configuradas no próprio exercício 
da multidiversidade do pensar” (Marques, 1990, p. 31). Com 
isso, compreende-se que na própria apreensão e elaboração dos 
conhecimentos científicos há um reconhecimento da subjetividade, 
da cultura, da história, da linguagem e do social.

A teoria da complexidade recoloca as possibilidades da 
construção do conhecimento numa dialética entre a subjetividade 
e a objetividade. O conhecimento se constitui numa relação 
linguística de reciprocidade entre sujeito e objeto. Aquilo que passa 
a ser validado saber comum tem uma base intersubjetiva, ou seja, 
pelo diálogo entre sujeitos numa perspectiva coletiva. É por “meio 
da comunicação intersubjetiva estabeleçam a objetividade do que 
é percebido” (Marques, 1990, p. 34). A complexidade, elaborada 
por Morin, é a

união dos processos de simplificação que são a seleção, 
a hierarquização, a separação, a redução, com os outros 
contraprocessos que são a comunicação, a articulação do que 
está dissociado e distinto. É o escapar à alternativa entre o 
pensamento redutor que só vê os elementos e o pensamento 
globalista que só vê o todo (Morin, 2001, p. 102-103).

A complexidade é uma forma de pensar que permite um 
novo olhar sobre o conhecimento. Esse olhar define modos como 
organizamos nossas práticas pedagógicas e como intencionamos 
nossa educação. A questão que se evidencia não é a formulação de 
um conhecimento que inclua todos os conhecimentos das diversas 
áreas. Mas um procedimento que não apenas separe e fragmente 



Sobre a Educação Escolar 115  

o conhecimento em partículas que não possam mais entrar em 
comunicação uns com os outros. 

Para Morin, a causa principal da formação de uma 
“inteligência cega” (2001, p. 16) está na organização dos 
conhecimentos. Estes problemas decorrem de uma visão restrita que 
não revela os conceitos inibidores do conhecimento e mascaradores 
do real. Com isso, não há uma relação entre os elementos disjuntivos 
do saber, portanto, o homem não existe, é uma ilusão. O sentido e 
a natureza de toda pesquisa é irrelevante, maquinizando as ações, 
causando tragédias individuais (para o ser humano) e coletivas 
(para a humanidade).

A distinção feita por Descartes entre o sujeito pensante e 
o conhecimento do mesmo permitiu avanços no conhecimento 
científico, mas teve responsabilidade também na separação 
entre o saber e sua reflexão, isolando os três principais campos 
do conhecimento científico: a física, a biologia e a ciência do 
homem. A exatidão na busca da Ordem Universal, separava as 
junções buscadas, mantendo por realidade apenas os meios que 
organizavam essa busca. Para Morin, nem a subjetividade nem a 
objetividade em si podem ser fundamento. Para o autor “o mundo 
está no interior do nosso espírito e este no interior do mundo. 
Sujeito e objeto, nesse processo, são constitutivos um do outro” 
(Morin, 2001, p. 64). Desta forma, evita-se o erro ontológico de 
fechamento e restrição dos conceitos fundamentais da ciência da 
filosofia em compreensões unilaterais. 

A proposição do autor em relação a esses conceitos 
ontológicos, é trabalhá-los numa perspectiva complexa: “o 
sujeito deve permanecer aberto, desprovido de um princípio de 
resolubilidade nele mesmo; o próprio objeto deve permanecer 
aberto, de um lado sobre o sujeito, de outro sobre o seu meio, o 
qual por sua vez, se abre necessariamente e continua a abrir-se para 
lá dos limites do nosso entendimento” (Morin, 2001, p. 65). A 
epistemologia busca uma forma de adotar o conhecimento como 
objeto a ser conhecido. Isso permite uma auto-reflexão do objeto 
pelo sujeito cognocente. Uma forma de adoção parte dos exames 



116  Sobre a Educação Escolar

biológicos que compõe o conhecimento e de suas determinações 
ideológicas. Os progressos do conhecimento decorrem da ruptura 
de sistemas fechados, portanto, o conhecimento está diretamente 
associado à abertura sistêmica.  

Para Morin (2001), há um sentido epistemológico na relação 
entre sujeito e objeto, onde o objeto é integrante do mundo aberto, 
e, teoricamente, “sujeito e objeto seriam um e outro integráveis”. A 
concepção de complexidade exige e permite meios de autocrítica, 
pois “ela exige num desenvolvimento natural o segundo olhar 
epistemológico e traz verdades que são biodegradáveis, são mortais, 
e por isso mesmo, vivas” (p. 71).

Tendo a complexidade como a totalidade de movimentos 
do mundo fenomenal, Marques (1999) atribui ao conhecimento 
a tarefa de organizar os fenômenos de desordem que se integram 
na complexidade. Descobriu-se que não há uma organização do 
cosmos, mas que a vida é um conjunto complexo de organizações, 
logo, forma-se um pensamento complexo. O conhecimento 
necessita primeiramente de uma reflexão do complexo em si, para 
a partir daí refletir sobre seus elementos e processos formadores.

Com essa interlocução, a educação não se dá numa 
particularização fragmentada de conhecimentos, mas numa 
interação e intercomunicação entre os saberes constituídos e em 
constituição. Para Marques, essa interlocução “é a consciência 
operante de que há elementos em jogo, em interação, irredutíveis 
uns aos outros, diversificados e, como tais, intercomplementares 
e necessários à compreensão do que se convencionou examinar 
a parte” (1999, p. 47). Portanto, pensar a partir da teoria da 
complexidade “não é só pensar o uno e o múltiplo conjuntamente, 
é também pensar conjuntamente o incerto e o certo, o lógico e o 
contraditório, é a inclusão do observador na observação” (Morin, 
1984, p. 79).

Para Marques (2002, p. 98-99) “as interações entre as áreas 
do conhecimento são muito intensas e as classificações e separações 
se mostram insuficientes, por mais que os conhecimentos busquem 



Sobre a Educação Escolar 117  

autonomia”. E a partir da fundamentação epistemológica da 
hermenêutica, a atualidade pode ser pensada como uma complexa 
rede de conhecimentos que tem suas fronteiras atravessadas e 
entrecruzadas por diferentes modos de pensar e argumentar. Essa 
rede tem sentido na e pela articulação que realiza e abre para outras 
realizações de produção de conhecimentos diversos. Com isso, 
compreende-se que os conhecimentos são limitados em si porque 
não oferecem uma garantia absoluta de entendimento sobre algo.

A perspectiva compreensiva da complexidade manifesta 
também um entendimento sobre a sociedade, como um conjunto 
de partes que integram o todo. E o ser humano é um todo e 
parte desse todo porque entra em um mundo e do qual recebe “a 
linguagem, as normas, os direitos, as proibições, a todo o momento 
a presença da sociedade entre nós” (Marques, 2002, p. 95-96). 
Essa condição manifesta uma dimensão da complexidade que se 
prolonga ao plano da ética, da solidariedade e da política. E que 
ao ser compreendido pelas novas gerações, elas têm condições de 
organizar a sociedade ao seu modo.

3 Considerações finais

Pensar a educação sob a perspectiva hermenêutica e da teoria 
da complexidade permite que ela cumpra com seu sentido de dar 
condições às novas gerações a construir “linguagens inovadoras” 
sobre a vida e o mundo (Marques, 2002, p. 99). Também, de 
proporcionar uma “racionalidade construída sobre uma coerência 
discursiva entre teorias distintas” (Marques, 2002, p. 73) capazes 
de articulações entre as diversas ciências e entre a diversidade e 
pluralidade de modos de ser e viver dos seres humanos.

A partir dessa perspectiva, de uma educação que se 
constitui em interlocução de saberes, é que se torna imprescindível 
um aprofundamento dos conceitos de aprendizagem, de sujeito, 
conhecimento e racionalidade no âmbito da educação escolar. 
A modernidade tinha clareza sobre esses conceitos, mas não dá 
conta do modo de vida atual. Em boa medida, o desafio é pensar 



118  Sobre a Educação Escolar

e construir sentidos coletivos sem recair na proposta moderna, da 
relação de sujeito e objeto.

Tanto a hermenêutica quanto o pensamento complexo não 
tem respostas prontas e acabadas para os termos primordiais da 
educação. Sua novidade está na argumentação de que é uma tarefa 
humana e que precisa ser constantemente repensada. Há uma 
certa indigência de fundamentos e isso é angustiante para os seres 
humanos. Assim, o grande desafio é pensar, argumentar, dialogar e 
não recair nas teias de fundamentações inconcussas e determinantes 
da totalidade dos significados. No entanto, essa dimensão não 
significa um relativismo que pode absolutizar a impossibilidade do 
diálogo:

Habituado às abordagens privilegiadoras de determinado 
enfoque em detrimento dos demais e à busca da doutrina salvadora, 
o pensamento educacional brasileiro peregrina de teoria a teoria, 
à falta de embasamento mais consistente. Nesta permanente 
peregrinação, sentem-se os educadores angustiados e inseguros, 
incapazes de ação persistente, mesmo que exigente de frequentes 
correções de rota. Por efeito das incertezas generalizadas, produz-se 
um estado geral de dissociação cognitiva, de ausência de valores, de 
insegurança pessoal, em que as posições se sucedem excluindo-se 
umas às outras, sem na realidade se contraporem para superar cada 
qual as próprias limitações (Marques, 1995, p. 10-11).

Quem domina os conceitos fundamentais sobre o ser 
humano e suas formas de vida em particular e sobre o mundo, 
em geral, passa a ter, de muitos modos, poder sobre os mesmos. 
A linguagem é uma forma de reconhecimento, desenvolvimento e 
controle da humanidade. O possível e o proibido são constituídos 
nos sentidos, interpretações e novas elaborações que o humano faz 
de si mesmo no convívio em sociedade. Como não há unidade 
desses modos no tempo e no espaço, torna-se um campo de lutas, 
pois deles dependem as ações e interações entre os indivíduos. 
Nesse sentido, nenhuma teoria consegue abarcar a educação em 
sua totalidade ou esgotar suas potencialidades reflexivas.



Sobre a Educação Escolar 119  

A linguagem, um dos conceitos fundantes do humano no 
século XX, não é propriedade de nenhum ser humano, de forma 
individual, nem de alguma teoria que a tematize. Gadamer nos 
legou essa interpretação, de que todo esforço reflexivo e teórico, de 
um autor ou de um coletivo, com a maior amplitude e profundidade 
pensáveis, não consegue esgotar, nem definir completa e 
definitivamente o que é, as funções e as finalidades da linguagem, 
pois todos já estão sempre no medium da própria linguagem. Ela 
não é um objeto para um sujeito nos moldes de uma teoria do 
conhecimento, pois pensá-la nestes termos seria um retorno aos 
fundamentos modernos que ela mesma, enquanto outro lugar de 
fundação, de justificação ou de fala, questiona e ressignifica. Mas, 
mesmo pensando a partir dela, ninguém tem a última e derradeira 
palavra sobre ela.

A linguagem deixou de ser apenas uma articulação sonora 
e escrita usada pelos seres humanos para se comunicar numa gama 
de relações possíveis em sociedade, e passou a ocupar o locus de 
compreensão do ser humano em sua integralidade de ser, tanto em 
nível de pressuposições quanto de fixação e organização de todos os 
elementos societais. É a partir da filosofia e das ciências humanas 
que essa virada de justificação argumentadora, daquilo que somos 
e fazemos na e pela linguagem, teve sua primeira orientação. 
Manfredo Araújo de Oliveira, a partir de Karl Otto Apel, afirma 
que “a linguagem se transformou em interesse comum de todas as 
escolas e disciplinas filosóficas da atualidade”.

A linguagem, tendo como questão central a articulação de 
nossa dimensão de mundo como um todo, além de ser o modo de 
acesso aos objetos e a nós mesmos, passa a ser compreendida como 
dimensão transcendental, enquanto condição de possibilidade 
desses acessos e das relações humanas possíveis de serem realizadas. 
Com isso, há um duplo alcance em termos de justificação de nossa 
condição de seres em linguagem. Primeiramente, no estabelecimento 
de uma base de justificação de nossas próprias proposições, em 
que a linguagem passa a ocupar o lugar da filosofia transcendental 
moderna, sobretudo kantiana, ao ser concebida, segundo Karl Otto 



120  Sobre a Educação Escolar

Apel, como prima filosofia na condição de “síntese transcendental 
da interpretação mediatizada pela linguagem – constituinte da 
validação pública da cognição – enquanto unidade do acordo mútuo 
quanto a alguma coisa em uma comunidade de comunicação”. Com 
esse a priori não clássico, para diferenciar do a priori kantiano, da 
comunicação e do entendimento no todo das relações, há uma 
superação da divisão entre o teórico e o prático. A argumentação de 
uma filosofia prática e de todo o pensamento da práxis passa a ser 
mediada pela linguagem enquanto um discurso teórico. A “reflexão 
transcendental-hermenêutica sobre as condições de possibilidade” de 
um entendimento dentro de um mundo comum de comunicação 
“parece fundamentar a unidade da prima philosophia como unidade 
da razão prática e teórica” (Apel, 2000).

O outro aspecto refere-se às expressões cotidianas de 
comunicação, ação e reflexão, com base no giro hermenêutico, da 
epistemologia da interpretação para a ontologia da compreensão, 
que marca profundamente as bases de todo o processo de cognição, 
não só na filosofia, mas também no âmbito das diversas disciplinas 
das ciências humanas. Habitamos linguisticamente o mundo. 
Assim, o elemento decisivo de justificação passa a ser o diálogo em 
suas possibilidades de realização.

A hermenêutica e a teoria da complexidade são dois modos 
de pensar, por meio da linguagem, a educação. Debate que não 
está consolidado, nem acabado. Há muito o que pensar sobre e a 
partir de cada uma, quando o objeto de reflexão é o humano em 
suas formas de existência coletiva. Assim, a proposta dialógica de 
Marques mostra em toda a intensidade a finitude humana. O ter 
que se constituir com referências históricas e mutáveis e apreender 
ao mesmo tempo em que se ensina, demonstra, por sua vez, as 
potencialidades da liberdade. A educação é um processo de ser que 
é testemunha da finitude e da liberdade humanas. 



CONCLUSÃO

Um recurso da retórica latina, a captacio benevolantiae, 
permite-nos um ponto de ligação afetivo entre 

quem fala e aqueles que são a base dos sentidos dos argumentos 
apresentados ao longo deste livro breve e simples. Primeiramente, 
as argumentações sobre a educação são construídas por docentes, 
o que implica que a relação entre quem escreve e sobre o que se 
escreve não é de sujeitos sobre um objeto, sobretudo na perspectiva 
moderna. Quem fala ao longo dos capítulos está envolvido naquilo 
que é dito. Em segundo lugar, com o passar dos anos de docência, 
a compreensão sobre essa tarefa vai alterando, o que não permite 
uma reflexão finalizada e válida para todas as épocas. 

Quando olhamos para tudo o que foi publicado sobre 
educação, há a impressão que não tem mais nada de novo a ser dito. 
Assim, como Shakespeare, ao final da peça Hamlet, poderíamos dizer 
que o resto é silêncio. No entanto, a própria docência é uma escrita 
que se constitui na dinamicidade da diversidade de encadeamentos 
reflexivos, argumentativos e de silêncio. Os escritos apresentados 
não são sobre como ser docente, mas da docência como a escrita 
de uma vida dedicada à criação de condições de aprendizagem para 
as novas gerações com vistas a um ingresso qualificado no mundo 
adulto. Assim, à provocação shakespeariana, respondemos com 
Guimarães Rosa, em “Grande Sertão: Veredas”, que  “o real não 
está no início nem no fim, ele se mostra pra gente é no meio da 
travessia”. Tanto a docência quanto a escrita se mostram no “meio 
da travessia”. 

Nesta travessia, por não ter o horizonte educacional por 
completo, limite imposto pela própria finitude, individual e 
coletiva, cruzamos caminhos reflexivos que não levam ao escolar. 
A exigência da crítica se faz presente de forma constante, pois nos 
percursos argumentativos publicados sobre a educação nas últimas 



122  Sobre a Educação Escolar

décadas há um constante ultrapassamento de certos limites, 
sobretudo das questões que são de ordem política, desvirtuando 
o papel da escola. Numa perspectiva kantiana de crítica, podemos 
dizer que a educação escolar, em relação a sua especificidade, se 
vê atormentada por um conjunto de possibilidades que não pode 
evitar, mas às quais não pode atender por ultrapassar o seu campo 
de atuação. Assim, o campo do possível presente em sua condição 
de travessia inacabada não pode estar descolada da reflexão crítica 
sobre suas apostas, seus caminhos e seus desejos.

Esses limites não podem ser confundidos com a resistência 
ao escolar, que se apresenta de diversas formas ao longo da história 
recente da humanidade. Primeiramente, como um lugar que não é 
destinado para todos e, com isso, como algo que não é necessário 
para o ingresso no mundo adulto em termos de cidadania. Em 
segundo lugar, o que é ensinado nela é sempre um campo de 
lutas, pois o currículo é uma ideia de sociedade e não apenas um 
mosaico de conteúdos. O modo como o currículo é trabalho é 
outra questão que não debatemos. Em terceiro lugar, as tecnologias 
educacionais usadas e não recomendáveis revelam debates abertos 
e silenciosos sobre a qualidade do aprender e as intencionalidades 
desse aprendizado. Talvez o sonho de quem trabalha na escola é 
o fim dessas resistências e outras que poderiam ser mencionadas. 
Cada vez que a escola faz a opção pelo diálogo, ela não pode 
evitar a diversidade que permeia o simbólico no humano. Por 
isso, requer-se dela vivências que não estão livres de resistências, 
tão belamente expressa por Kant, quando procura mostrar a 
relação entre o pensamento e a realidade: “A leve pomba, ao sulcar 
livremente o ar, cuja resistência sente, poderia crer que no vácuo 
melhor ainda conseguiria desferir o seu voo”. Arriscamo-nos a 
dizer que é isso que manifesta toda a potencialidade da escola, toda 
sua força e necessidade na instituição de sociedades republicanas e 
democráticas, pois o próprio ato de aprender é um resistir, persistir 
e insistir em algo que ainda não se sabe e pode ser aprendido. E com 
esse saber, então, colaborar nos espaços em que a vida é decidida, 
na perspectiva de construir formas de vida pautadas na dignidade.



Sobre a Educação Escolar 123  

Se Kant e Freud argumentam que administrar e educar são as 
coisas mais difíceis para a humanidade, não afirmam que a educação 
é uma tarefa impossível. Há em suas obras um questionamento das 
idealizações que são construídas sobre a educação. Quando se afirma 
que a educação transforma o mundo e que é somente por meio 
dela que teremos uma sociedade justa, trata-se de uma idealização 
que gera frustração. Arendt explica a confusão conceitual que está 
implicada nesse tipo de proposição, pois remete-se à educação um 
papel que é eminentemente político. Para ela, a educação tem um 
fim em si mesmo e, com isso, não quer dizer que a ação política 
não seja realizada por sujeitos que passaram pela escola. Não há 
uma relação de causa e efeito entre o apreendido na escola e a ação 
política, enquanto adultos e responsáveis pelo mundo na sociedade. 

	Como forma de encaminhamento dessa argumentação, 
colocamos alguns pontos que estão implicados nos capítulos, 
mas não tratados diretamente e que passam a ser novos indícios 
para outras reflexões. O primeiro encontramos encontramos em 
narrativas simbólico-metafóricas, por muitos designadas de mitos. 
São assim entendidos pela radicalidade da ideia primeira, fundante, 
muitas vezes questionadas por dispô-la em um ponto situacional 
desde lugar nenhum. Mas os mitos ainda podem dizer alguma 
coisa a nós, na atualidade? Para a questão de hoje, da conclusão de 
uma etapa de educação, interpreto, e espero de modo não muito 
torto, o Mito do Cuidado/Cura, que está além desse problema 
lógico-ontológico. Constante de modo mais original nas Fábulas 
de Higino, número 220, e retomado por diversos autores na 
posteridade tais como Goethe, Herder, Heidegger e até mesmo o 
brasileiro Leonardo Boff, a narrativa metafórica é a seguinte, em sua 
parte final: “Tu, Júpiter, por teres dado o Espírito, deves receber na 
morte o Espírito e tu, Terra, por teres dado o corpo, deves receber 
o corpo. Como, porém, foi o Cuidado/Cura quem primeiro o 
formou, ele deve pertencer ao Cuidado/Cura enquanto viver. 
Como, no entanto, sobre o nome há disputa, ele deve chamar-se 
Homo, pois foi feito de húmus”.



124  Sobre a Educação Escolar

Compreendemos que o que dá vida, “enquanto viver”, é 
o que na tradição foi designado por nous, pneuma, espírito, o ar/
sopro que faz algo ser si mesmo junto aos outros em um mundo. 
Esse nous que dá impulso para a vida, no caso do humano, é o 
conhecimento de si, dos outros e do mundo. Como o saber que 
o torna um vivente está ligado à forma que imprime a um corpo, 
essa metáfora da condição humana, expõe a integralidade de ser, 
pois o que é dito tem a marca do dizer e este, por sua vez, sempre 
é em relação ao primeiro. O ingresso no mundo como humano 
se dá com esse acontecimento temporal do nous. Nele, o corpo é 
espiritual e o espírito é corporal.

A partir dessa questão, apontamos um segundo ponto, que 
é a decisão do que é de Júpiter e o que é da Terra foi proferida por 
Saturno, senhor do tempo. Pois o viver está intimamente ligado ao 
tempo. Nós não temos o tempo; nós somos tempo. Viver é ser 
tempo. Não há ser humano, corporal e espiritualmente, sem o 
tempo. E esse ser se dá num constante aprender a ser “enquanto 
viver”. O referido mito nos deixa, entretanto, desamparados em 
relação a uma referência última, aquela que poderia ser o grau zero 
da humanidade. 

Por fim, o que é e quem é ou seria esse nous originário? 
Não sabemos. Ao expor a radicalidade humana de viver sem ter 
onde “reclinar a cabeça” (Mt 8,20) e sem “amparo neste mundo 
definido”, o poeta Rilke apresenta um percurso possível próprio da 
finitude, onde precisamos nos conter naquilo que somos em realidade 
e possibilidade. Trata-se dos horizontes da tradição, ela que nos lega 
a linguagem, a ciência, enfim, aquilo que a humanidade aprendeu 
e compartilhou. Assim, nas palavras de Rilke: “Resta-nos, que 
sabe, a árvore de alguma colina, que podemos rever cada dia; resta-
nos a rua de ontem e o apego cotidiano de algum hábito que se 
afeiçoou a nós e permaneceu”. Essa árvore é o que aprendemos. 
Rilke, num poema célebre, escreveu o grande dilema humano que 
é o pressuposto e o horizonte daquilo que podemos denominar de 
uma sabedoria de vida: “Apanhar o que tu mesmo jogaste ao ar nada 
mais é que habilidade e tolerável ganho; somente quando, de súbito, 



Sobre a Educação Escolar 125  

tens de apanhar a bola que uma eterna comparsa de jogo arremessa a 
ti, ao teu cerne, num exato e destro impulso, num daqueles arcos do 
grande edifício da ponde de Deus: somente então é que saber apanhar 
é uma grande riqueza, não tua, de um mundo”.





REFERÊNCIAS

ADORNO, Theodor W. Educação após Auschwitz. In: Educação 
e emancipação. Rio de Janeiro: Paz & Terra, 1995.

AGAMBEN, Giorgio. La humanidad, clase 
peligrosa. Disponível em: http://edant.clarin.com/
diario/2004/01/20/o-02701.htm. Acesso em janeiro de 2024.

APEL, Karl-Otto. Transformação da filosofia, v. I. São Paulo: 
Edições Loyola, 2000.

ARENDT, Hannah. A condição humana. Rio de Janeiro: 
Forense Universitária, 2007.

ARENDT, Hannah. Entre passado e futuro. São Paulo: Editora 
Perspectiva, 1997.

ARENDT, Hannah. O que é política? Rio de Janeiro: Bertrand 
Brasil, 2002.

ARENDT, Hannah. A promessa da política. Rio de Janeiro: 
DIFEL, 2008.

ARENDT, Hannah. Eichmann en Jerusalén: un estudio sobre la 
banalidade del mal. Barcelona: Lumen, 1999.

ASSIS, Machado. Dom Casmuro. Rio de Janeiro: Editora Nova 
Aguilar, 1982.

ASSIS, Machado. Memórias póstumas de Brás Cubas. Rio de 
Janeiro: Editora Nova Aguilar, 1994.

ASSIS, Machado. O espelho. Disponível em: http://www3.
universia.com.br/conteudo/literatura/O_espelho_de_machado_
de_assi s.pdf. Acesso em: fev. 2016a.

ASSIS, Machado. O alienista. Disponível em: vhttp://www3.
universia.com.br/conteudo/literatura/O_alienista_de_machado_
de_assi s.pdf. Acesso em: fev. 2016b.

http://edant.clarin.com/diario/2004/01/20/o-02701.htm
http://edant.clarin.com/diario/2004/01/20/o-02701.htm
http://edant.clarin.com/diario/2004/01/20/o-02701.htm
http://www3.universia.com.br/conteudo/literatura/O_espelho_de_machado_de_assi
http://www3.universia.com.br/conteudo/literatura/O_espelho_de_machado_de_assi
http://www3.universia.com.br/conteudo/literatura/O_espelho_de_machado_de_assi
http://www3.universia.com.br/conteudo/literatura/O_alienista_de_machado_de_assi
http://www3.universia.com.br/conteudo/literatura/O_alienista_de_machado_de_assi
http://www3.universia.com.br/conteudo/literatura/O_alienista_de_machado_de_assi


128  Sobre a Educação Escolar

ASSIS, Machado. Um homem célebre. Disponível em: http://
www.biblio.com.br/defaultz.asp?link=http://www.biblio.com.br/
conteudo/Mach adodeAssis/umhomemcelebre.htm. Acesso em: 
fev. 2016c.

BAKHTIN, Mikhail. Marxismo e filosofia da linguagem. São 
Paulo: Hucitec, 2004.

BAUMAN, Zygmunt.  Vida para consumo: a transformação das 
pessoas em mercadoria. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2008.

BENJAMIN, Walter.  Magia e técnica, arte e política: ensaios 
sobre literatura e história da cultura. São Paulo: Brasiliense, 1987.

BENJAMIN, Walter. Sobre o conceito de história. In: Obras 
escolhidas. Vol. 1. São Paulo: Brasiliense, 1987.

BOUFLEUER, José Pedro. Pedagogia da ação comunicativa. 
Ijuí: Editora UNIJUÍ, 1997.

BOUFLEUER, José Pedro. O operar pedagógico sob o primado 
da comunicação: a pedagogia em perspectiva auto-fundante. 
ANPED: Caxambu/MG, 2007.

BRASIL. Parâmetros curriculares nacionais: bases legais. 
Ministério da Educação. Brasília: MEC, 1999.

BRECHT, Bertold. A resistível ascensão de Arturo Ui. 
Disponível em: https://pt.scribd.com/document/430804292/A-
Resistivel-Ascensao-de-Arturo-Ui. Acesso em: jan 2023.

CAEIRO, Alberto (heterônimo de Fernando Pessoa). O 
guardador de rebanhos. Disponível em: http://www.
dominiopublico.gov.br/download/texto/pe000001.pdf. Acesso 
em: fev. 2016.

CALVINO, Ítalo. As cidades invisíveis. São Paulo: Biblioteca 
Folha, 2005.

CASTELLS, Manuel. La era de la información. Barcelona: 
Alianza Editorial, 1998.

http://www.biblio.com.br/defaultz.asp?link=http%3A//www.biblio.com.br/conteudo/Mach
http://www.biblio.com.br/defaultz.asp?link=http%3A//www.biblio.com.br/conteudo/Mach
http://www.biblio.com.br/defaultz.asp?link=http%3A//www.biblio.com.br/conteudo/Mach
https://pt.scribd.com/document/430804292/A-Resistivel-Ascensao-de-Arturo-Ui
https://pt.scribd.com/document/430804292/A-Resistivel-Ascensao-de-Arturo-Ui
https://pt.scribd.com/document/430804292/A-Resistivel-Ascensao-de-Arturo-Ui
http://www.dominiopublico.gov.br/download/texto/pe000001.pdf
http://www.dominiopublico.gov.br/download/texto/pe000001.pdf


Sobre a Educação Escolar 129  

CHARLOT, Bernard. Educação e globalização: uma tentativa 
de colocar ordem no debate. Revista de Ciências da Educação, 
Lisboa, n. 4, out./dez., 2007.

CHAR, René. O nu perdido e outros poemas. São Paulo: 
Iluminuras, 1995

DEMO, Pedro. Ser professor é cuidar que o aluno aprenda. 
Porto Alegre: Mediação, 2009.

DESCARTES, René. Discurso do método. Lisboa: Edições 70, 
1993.

ELIAS, Norbert. A sociedade dos indivíduos. Rio de Janeiro: 
Jorge Zahar, 1994. 

FEENBERG, Andrew. Do essencialismo ao construtivismo: a 
filosofia da técnica numa encruzilhada. Disponível em: http://
www.sfu.ca/~andrewf/books/Portug1.htm Acesso em maio de 
2014.

FENSTERSEIFER, P. E. Educação popular e paradigmas 
emancipatórios. Contexto & Educação, v. 1, p. 49-66, 2010.

FLICKINGER, Hans-Georg. Para quê Filosofia da Educação: 11 
teses. Perspectiva, Florianópolis, v. 16, n. 29, p. 15-22, jan./jun. 
1998.

FLICKINGER, Hans-Georg. A caminho de uma pedagogia 
hermenêutica. Campinas: Autores Associados, 2010.

GADAMER, Hans-Georg. Verdade e método. Petrópolis: Vozes, 
1997.

GADAMER, Hans-Georg. Verdade e método II. Petrópolis: 
Vozes, 2002.

GADAMER, Hans-Georg. El problema de la consciencia 
histórica. Madrid: Tecnos, 1993.

GADAMER, Hans-Georg. Hermenêutica em retrospectiva. 
Petrópolis: Vozes, 2009.



130  Sobre a Educação Escolar

GADAMER, Hans-Georg. A razão na época da ciência. Rio de 
Janeiro: Tempo Brasileiro, 1983.

GUIMARÃES ROSA, João. Grande Sertão: Veredas. São Paulo: 
Nova Aguilar, 1994.

HABERMAS, Jürgen. O futuro da natureza humana. São Paulo: 
Martins Fontes, 2010.

HAN, Byung-Chull. Sociedade do cansaço. Petrópolis: Vozes, 
2015

HEIDEGGER, Martin. Conferências e escritos filosóficos. São 
Paulo: Nova Cultural, 2000.

HEIDEGGER, Martin. Ontologia: hermenêutica da facticidade. 
Petrópolis: Vozes, 2012.

HEIDEGGER, Martin. A caminho da linguagem. Petrópolis: 
Vozes, 2003.

HEIDEGGER, Martin. Ensaios e conferências. Petrópolis: 
Vozes, 2006.

HEIDEGGER, Martin. La pobreza. Buenos Aires: Amorrortu, 
2006a.

HEIDEGGER, Martin. Os conceitos fundamentais da 
metafísica: mundo, finitude e solidão. Rio de Janeiro: Forense 
Universitária, 2006b.

HEIDEGGER, Martin. Ser e tempo. Petrópolis: Vozes, 2008.

HEIDEGGER, Martin. Carta sobre o humanismo. São Paulo: 
Centauro, 2005.

HEIDEGGER, Martin. Já só um Deus pode ainda nos salvar. 
Disponível em http://www.lusosofia.net/textos/heideggger der_
spiegel.pdf. Acesso em junho de 2012a.

HEIDEGGER, Martin. Hebel – el amigo de la casa. Disponível 
em http://www.heideggeriana.com.ar/textos/hebel.htm. Acesso 

http://www.lusosofia.net/textos/heideggger%20der_spiegel.pdf
http://www.lusosofia.net/textos/heideggger%20der_spiegel.pdf
http://www.lusosofia.net/textos/heideggger%20der_spiegel.pdf
http://www.heideggeriana.com.ar/textos/hebel.htm
http://www.heideggeriana.com.ar/textos/hebel.htm


Sobre a Educação Escolar 131  

em junho de 2013.

HEIDEGGER, Martin. Serenidad. Disponível em http://www.
heideggeriana.com.ar/textos/serenidad.htm. Acesso em junho de 
2013a.

HERMAN, Nadja. Hermenêutica e educação. Rio de Janeiro: 
DP&A, 2002.

HÖLDERLIN, Friedrich. Hipérion ou o Eremita na Grécia. 
Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2012.

HOUAISS, Antônio. Dicionário de língua portuguesa Houaiss. 
Rio de Janeiro: Objetiva, 2007.

HUSSERL, Edmund. A crise da humanidade europeia e a 
filosofia. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2002.

HUSSERL, Edmund. Erfahrung und Urteil. Praga: Academia de 
Praga, 1939. 

HUSSERL, Edmund. A filosofia como ciência de rigor. 
Coimbra: Ed. Coimbra, 1952

KANT, Immanuel. Crítica da razão pura. São Paulo: Abril, 
2000.

KUNDERA, Milán. La Lentitud. Barcelona: Tusquets Editores, 
1995.

LANIER, Jaron. Gadget: você não é um aplicativo. São Paulo: 
Saraiva, 2010.

LEOPOLDO e SILVA, Franklin. A invenção do pós-humano. 
In: NOVAES, Adauto (org). A condição Humana. São Paulo: 
AGIR, 2009.

LÉVY, Pierre. As tecnologias da inteligência: o futuro do 
pensamento na era da informática. Lisboa: Instituto Piaget, 1992.

LÉVY, Pierre. O que é o virtual? São Paulo: 34, 1996.

LÉVY, Pierre. Cibercultura. São Paulo: 34, 1999.

http://www.heideggeriana.com.ar/textos/serenidad.htm
http://www.heideggeriana.com.ar/textos/serenidad.htm
http://www.heideggeriana.com.ar/textos/serenidad.htm
http://www.ipiaget.org/
http://pt.wikipedia.org/wiki/1992
http://www.editora34.com.br/
http://pt.wikipedia.org/wiki/1996
http://www.editora34.com.br/
http://pt.wikipedia.org/wiki/1999


132  Sobre a Educação Escolar

LÉVY, Pierre. A inteligência coletiva: por uma antropologia do 
ciberespaço. São Paulo: Loyola, 2000.

MARQUES, Mario Osorio. Conhecimento e modernidade em 
reconstrução. Ijuí: Editora UNIJUÍ, 1993.

MARQUES, Mario Osorio. A aprendizagem na mediação social 
do aprendido e da docência. Ijuí: Editora UNIJUÍ, 2006.

MARQUES, Mario Osorio. A escola no computador: linguagens 
rearticuladas, educação outra. Ijuí: Editora UNIJUÍ. 2006a.

MARQUES, Mario Osorio. Escrever é preciso: o princípio da 
pesquisa. Ijuí: Unijuí, 2006b.

MASSCHELEIN, Jan; SIMONS, Maarten. Em defesa da escola: 
uma questão pública. São Paulo: Autêntica, 2014.

MERLEAU-PONTY, Maurice. Elogio da filosofia. Lisboa: 
Guimarães Editores, 1999.

NIETZSCHE, Friedrich. Obras incompletas. Coleção 
Pensadores. São Paulo: Abril, 2000.

OLIVEIRA, Manfredo A. Reviravolta linguístico-pragmática 
na filosofia contemporânea. São Paulo: Loyola, 2001.

OLIVEIRA, Manfredo A. Antropologia filosófica 
contemporânea. São Paulo: Paulus, 2012.

PESSOA, Fernando. Em Bref (recueil). Paris: Christian Bourgois, 
2004.

PLATÃO. A república. Disponível em: http://www.eniopadilha.
com.br/documentos/Platao_A_Republica.pdf. Acesso em: fev. 
2016.

POZO, Juan Ignacio. Sociedade da aprendizagem e o desafio de 
converter a informação em conhecimento. Revista Pátio, Madri, 
v. 8, ago./out./2004.

RAMONET, Ignacio. Controlar a internet. In: La nueva 

http://loyola.com.br/
http://pt.wikipedia.org/wiki/2000
http://www.eniopadilha.com.br/documentos/Platao_A_Republica.pdf
http://www.eniopadilha.com.br/documentos/Platao_A_Republica.pdf


Sobre a Educação Escolar 133  

comunicación. Santiago del Chile. Le monde diplomatique, 
2004.

REALE, Giovanni; ANTISERI, Dario. História da filosofía. 
Antiguidade e Idade Média. São Paulo: Paulus, 1990.

RIBEIRO, Júlio. Grammatica portuguesa. São Paulo: 
Tipographia de Jorge Seckler. 1881. Disponível em: http://www.
labeurb.unicamp.br/bvclb/obr027. Acesso em fev. 2016.

RICOEUR, Paul. Interpretação e ideologias. Rio de Janeiro: 
Francisco Alves, 1977.

RICOEUR, Paul. O conflito das interpretações. Ensaios de 
hermenêutica I. Porto: Rés, 1988.                                 

RICOEUR, Paul. Do texto à acção. Ensaios de hermenêutica II. 
Porto: Rés, 1986.

RICOEUR, Paul. Teoria da interpretação. O discurso e o 
excesso de significação. Lisboa: Edições 70, 1999.

RÜDIGER, Francisco. Cibercultura e pós-humanismo. Porto 
Alegre: EDICPUCRS, 2008.

SAGAN, Carl. O mundo assombrado pelos demônios: a ciência 
vista como uma vela no escuro. São Paulo: Companhia das Letras, 
2006.

SAVATER, Fernando. El valor de educar. Madri: Ariel, 1996.

SHAKESPEARE, Willian. Hamlet. Disponível em: http://
biblioteca- online.net/ebooks/Shakespeare-Hamlet.pdf. Acesso 
em: fev. 2016.

SCHNEIDER, Paulo Rudi. Um outro pensar. Ijuí: UNIJUÍ, 
2006.

SILVA, Sidinei Pithan da; FENSTERSEIFER, Paulo Evaldo. 
Conhecimento e intervenção na Educação Física: questões 
ético-epistemológicas. In: CONGRESSO Brasileiro de Ciências 
do Esporte, 19; CONGRESSO Internacional de Ciências do 

http://www.labeurb.unicamp.br/bvclb/obr027
http://www.labeurb.unicamp.br/bvclb/obr027
about:blank
about:blank


134  Sobre a Educação Escolar

Esporte, 6, 2015, [Vitória, ES]. Anais eletrônicos do XIX 
Congresso Brasileiro de Ciências do Esporte e VI Congresso 
Internacional de Ciências do Esporte [Vitória, ES]: [CBCE], 
2015. Disponível em: http://congressos.cbce.org.br/index.php/
conbrace2015/6conice/paper/view/7825/3918. Acesso em: 28 
out. 2015

SÓFOCLES. Antígone. Disponível em: http://direitorio.fgv.br/
sites/direitorio.fgv.br/files/antigona.pdf. Acesso em: fev. 2016.

STEIN, Ernildo. A caminho de uma fundamentação pós-
metafísica. Porto Alegre: EDIPUCRS. 1997.

STEIN, Ernildo. Argumentação e racionalidade: da justificação 
das proposições normativas. Porto Alegre. Texto de aula 
ministrada no PPG em Filosofia da PUCRS, 2001.

STEIN, Ernildo. Aproximações sobre hermenêutica. Porto 
Alegre: EDIPUCRS, 1996.

STEIN, Ernildo. Projeto de uma antropologia filosófica. Porto 
Alegre. Texto de aula ministrada no Pós-Graduação em Filosofia 
da PUCRS, 2002.

STEIN, Ernildo. Antropologia filosófica: questões 
epistemológicas. Ijuí: Editora UNIJUÍ, 2009.

STEIN, Ernildo. Nas proximidades da antropologia. Ijuí: 
Editora UNIJUÍ, 2003.

STEIN, Ernildo. Diferença e metafísica. Porto Alegre: 
EDIPUCRS, 2000.

STEIN, Ernildo. Mundo vivido: das vicissitudes e dos usos de 
um conceito na fenomenologia. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2004.

STEIN, Ernildo. Pensar é pensar a diferença. Ijuí: Editora 
UNIJUÍ, 2006.

STEIN, Ernildo. Pensar e errar, um ajuste com Heidegger. Ijuí: 
Editora UNIJUÍ, 2011.

http://direitorio.fgv.br/sites/direitorio.fgv.br/files/antigona.pdf
http://direitorio.fgv.br/sites/direitorio.fgv.br/files/antigona.pdf


Sobre a Educação Escolar 135  

TUGENDHAT, Ernst.  Ética e justificação. Porto Alegre, Veritas, 
v. 44, n. 1, mar. 1999.

TUGENDHAT, Ernst. Não somos de arame rígido. Canoas: 
ULBRA, 2001.

TUGENDHAT, Ernst. O problema da moral. Porto Alegre: 
Veritas, v. 44, n.1, mar. 2003.

TUGENDHAT, Ernst. Antropologia como filosofia primeira. 
In: POMMER, A.; FRAGA, P. D.; SCHNEIDER, P. R. (Org.). 
Filosofia Crítica: Festschrift dos 50 anos do curso de filosofia da 
Unijuí. Ijuí: UNIJUÍ, 2007.

TUGENDHAT, Ernst. Egocentricidade e mística: um estudo 
antropológico. São Paulo: Martins Fontes, 2013.

YOUNG, Michael F. G. O futuro da educação em uma sociedade 
do conhecimento: o argumento radical em defesa de um currículo 
centrado em disciplinas. Revista Brasileira de Educação, Rio de 
Janeiro, v. 16, n. 48, set./dez. 2011.

YOUNG, Michael F. G. Para quê servem as escolas. Campinas, 
Revista Educação e Sociedade, Campinas, v. 28, n. 101, p. 
1287-1302, set./dez 2007.

VIGOTSKI, Lev S. A construção do pensamento e da 
linguagem. São Paulo: Martin Fontes, 2001.




